
2020
n° 1 (15)



 

 

 

МИРГОРОД 
 

2020 nº1 (15) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



 

Section de langues slaves de l'Université de Lausanne 
 

Instytut Kultury Regionalnej i Badań Literackich 
imienia Franciszka Karpińskiego 

 
 

„МИРГОРОД” 
 

https://mirgorodjournalsite.wordpress.com 
 

Редакторы журнала: 
 

Anastasia de La Fortelle (Université de Lausanne) 
Roman Mnich (Uniwersytet Warszawski) 

 
 

Секретариат: 
 

Roman Bobryk 
Ludmiła Mnich 
Oxana Blashkiv 

mirgorod.press@gmail.com 
 
 

Editorial Board 
 

Leonid Heller (Switzerland, Lausanne) 
Rainer Goldt (Germany, Mainz) 
Ben Dhooge (Belgium, Ghent) 
Aleksey Zherebin (Russia, Saint Petersburg) 
Sergey Zenkiv (Russia, Moscow) 
Ludmiła Łucewicz (Poland, Warsaw) 
Andrea Meyer-Fraatz (Germany, Jena) 
Michel Niqueux (France, Caen) 
Galina Petkova (Bulgaria, Sofia) 
Ivo Pospíšil (Czech Republic, Brno) 
Andrey Toporkov (Russia, Moscow) 
Andrey Faustov (Russia, Voronezh) 
Zsuzsa Hetényi (Hungary, Budapest) 
Tatiana Sharypina (Russia, Nizhny Novgorod)  
Andrei Chichkine (Italy, Salerno) 
Anton Eliáš (Slovak Republic, Bratislava) 
 

Editorial Council 
 

Tatiana Autukhovich (Belarus) 
Olga Antsyferova (Russia) 
Aleksandr Korablev (Ukraine) 
Dina Magomedova (Russia) 
Jurij Orlitskij (Russia) 
Nikalay Rymar (Russia) 
Olga Chervinska (Ukraine) 
Danuta Szymonik (Poland) 





 

 

Skład i łamanie 
Roman Bobryk 
 
 
 
 
 
© Copyright by Instytut Kultury Regionalnej i Badań Literackich  
imienia Franciszka Karpińskiego  
 
 
 
 
 
 
 
Adres redakcji: 
 
Ludmiła Mnich,  
„Mirgorod” 
Instytut Kultury Regionalnej i Badań Literackich  
imienia Franciszka Karpińskiego  
ul. M.Asłanowicza 2, lok.2 
08-110 Siedlce 
 
e-mail: mirgorod.press@gmail.com 
 
 
 
 
 
ISSN 1897-1431 
 
 
 
 
 
Druk i oprawa: 
Drukarnia ELPIL 
 



 

 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
 

ТЕОРИЯ 
 

Татьяна Бовсуновская 

Парадоксальный нарратор современного романа, или анаморфоза 

как когнитивное последствие постмодерна ..............................................  9 
 

Мария Ильичева  
Типология „ненадежного” нарратора ........................................................  47 
 

Екатерина Нечаева  
„Новая антропология” Д. А. Пригова: деконструкция антропологи-

ческого мифа  ..................................................................................................  71 
 

Татьяна Черкес 

Трансформации двоемирия в жанре баллады ХIХ-ХХI века ...................  91 
 

Наталья Гриднева 
Лирический язык романа Дж.Д.Сэлинджера „Над пропастью во ржи”: 

в поисках аутентичности  ........................................................................  114 
 

 

СЕМИНАР 
 

Ирина Саморукова 
Предисловие. Производство аффекта: практики, поэтики, поли-

тики, технологии манипуляции ...............................................................  135 
 

Сергей Зенкин 
Аффективный мимесис в искусстве  ........................................................  137 
 

Александра Володина  
Ситуация аффекта: субъективность в пространстве “общего”  ...............  153 
 

Вадим Михайлин  
Образ матери в советской „военной“ визуальной культуре 1940-х 

годов и производство аффекта  ................................................................  167 
 

Татьяна Казарина 
От сверхчеловека к медиатору: авангард в поисках путей проти-

водействия манипулятивным трендам культуры  ..............................  207 
 

Ирина Саморукова, Константин Поздняков 
„Голая жизнь“ как объект манипуляции в романе Ю. Олеши 

„Зависть”  ....................................................................................................  220 
 
 
 



 

 

Олег Горяинов 
Политические следствия аффекта „сострадания“ и теоретические 

основания его критики, или Чему Спиноза может научить нас 

в мире, где всякий жертва  ........................................................................  239 
 

Елена Иваненко 
Хайп: производство и потребление аффекта коллективным телом  254 
 

Елена Савенкова  
Манипулятивный потенциал памяти. Конструирование и поддер-

жание травмы при помощи энергии хайпа  ............................................  292 
 

Марина Корецкая  
Консолидирующий потенциал скорби и перекодирование аффекта: 

от сообществ утраты к коллективному телу народа .......................  308 
 

Андрей Сериков 
Эмоциональное сопереживание как условие ритуальной сакрали-

зации потерпевших  ....................................................................................  337 

 
 

Наши авторы ................................................................................................  348 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ТЕОРИЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 

Киевский национальный университет имени Тараса Шевченко  

(Киев, Украина) 
 

ORCID 0000-0002-2018-4674 

e-mail: tetyanabov@ukr.net 

 

 

 

 

ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО 

РОМАНА, ИЛИ АНАМОРФОЗА КАК КОГНИТИВНОЕ 

ПОСЛЕДСТВИЕ ПОСТМОДЕРНА 

 

THE PARADOXICAL NARRATOR OF THE MODERN NOVEL, 

OR ANAMORPHOSIS AS A COGNITIVE EFFECT OF THE 

POSTMODERN 

 

 

Abstract 

The article explores how the paradoxical narrator in the modern novel transforms 

canonical genres and creates a new genre reality. This creates an anamorphic dis-

tortion of canonical genres. Metamorphoses of the genre (transformations), which 

was a characteristic of the classical period of literature, now is replace by anamor-

phoses. Metamorphosis was aimed at changing the genre, while anamorphosis is 

removed from any genre and creates a special observation space for the canonical 

genre, in which its properties remain unnamed, but the general appearance chan-

ges radically. The article considers four types of paradoxical narrator: 1) Mark 

Geddon's autistic teenager-narrator and Lyubko Deresh's narcotic characters - 

distortions of the genre in a modified state of consciousness; 2) a virtualized 

narrator in the cyberpunk system, that is, William Gibson combines high techno-

logy and low living standards - reproduction of cognitive anomalies in computer 

virtualization; 3) the counter-cultural narrator in anti-humanism - the declassi-



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 10 

fied homeless in creation of Oleksiy Chupa and Helmut Krausser - social detach-

ment as a space for a different vision of the world; 4) finally, the creation of an 

electronic program or a mechanical deputy instead the anthropological narrator 

by Viktor Pelevin and Petro Yatsenko. 

 

Keywords:  

paradoxical narrator, modern novel, anamorphosis, metamorphosis, genre trans-

formations, genre theory 

 

 

Следует признать вездесущность, доминанту (эпических!) ро-

манных форм в современном литературном процессе, где лирика 

и драма – всего лишь периферия жанровой системы, они все чаще 

становятся вставными компонентами романной формы. Как справед-

ливо отмечала Соломия Павлычко, роман – это интеллектуальная 

провокация для литературы ХХ века. Создателями нового романа 

в украинской литературе она считала Николая Хвилевого, Валерьяна 

Пидмогильного, Виктора Петрова (Домонтовича), для них роман стал 

«зеркалом, в котором автор с интересом рассматривал себя самого, 

меняя маски»1. Советский период сохранял некую условную пропор-

циональность лирических, драматических и эпических форм; роман 

при этом, развивался в эпической орбите соцреализма и все чаще 

предлагал образцы экспериментирования прежде всего в виде встав-

ных жанровых образований в большой эпической форме. В 90-е годы 

ХХ века в украинской литературе наблюдается активное перерожде-

ние романа на основе постмодернисткой теории Запада. Этот постмо-

дернистский этап становления романа сделал его новые жанровые 

черты более выразительными, но в то же время, труды Юлии Кристе-

вой Текст романа, Мориса Бланшо Исследование романа или Роман 

о прозрачности, Валерия Пестерева Постмодернизм и поэтика ро-

мана и прочие вовсе не являются систематизацией жанровой пара-

дигмы современной теории жанров, а наоборот, фиксируют противо-

речивый характер осмысления роли романа и разнобой его характе-

ристик, при этом, чаще всего вне славянского этапа 90-х годов ХХ в.  

К слову, в современной литературе уже невозможно выделить 

отдельно жанр “интеллектуального романа“, поскольку интеллекту-

 
1 Павличко Соломія: Роман як інтелектуальна провокація, в: Теорія 

літератури. Київ 2002.  



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 11 

ализация этого жанра (даже в массовой литературе) коснулась по 

сути каждого писателя и каждого произведения. Вопрос чрезмерного 

разрастания романной формы вообще редко поднимался и, кажется, 

считается совершенно второстепенным в плане становления жанро-

вой системы литературы ХХI в. А ведь он – первичен. Сначала нам 

следует осознать причины доминирования романа в потоке литера-

туры нашего времени. Проскальзывая мимо этого осознания, мы ни-

когда не сможем понять глобальные когнитивные изменения нашего 

эстетико-художественного развития и то, как могло так случиться, 

что апробированная веками жанровая система (род – вид – жанр – 

его модификация) внезапно перестала отображать реальное станов-

ление художественных текстов нашего времени. 

Современная жанровая теория часто обращается к изучению 

жанровых трансформаций, модификаций, или упадка популярности 

жанров, стремясь дать мотивацию этим процессам. Попутно касаясь 

проблемы упадка или зарождения и актуализации определенных 

жанров, исследователи совместно создали динамическую картину 

жанрового разрастания / свертывания. Однако теоретические основы 

этих процессов у каждого исследователя собственные. Обратимся 

к концепциям, ставшим уже традицией. 

Так, М.М. Бахтин в Эпос и роман пишет:  
 

Историки литературы склонны иногда видеть в этом только борь-

бу литературных направлений и школ. Такая борьба, конечно, есть, 

но она – явление периферийное и исторически мелкое. За ней нужно 

суметь увидеть более глубокую и историческую борьбу жанров, ста-

новление и рост жанрового костяка литературы2.  

 

С точки зрения М. Бахтина, роман не имеет жанрового канона и по-

этому его изучение вроде изучения живой речи, в то время, когда 

изучение жанров, имеющих канон сродни изучению мертвых языков. 

Роман как новорожденный актуальный жанр рассматривается иссле-

дователем в перспективе и ретроспективе как необузданная стихия. 

Эта стихия, пишет М. Бахтин, существовала всегда, она „древнее ка-

нонического и чистого одноязычия”, однако до Нового времени в ли-

тературе доминировал монологический принцип, то есть „прямые” 

 
2 Бахтин М. М.: Эпос и роман, в: Литературно-критические статьи. Мос-

ква 1986, с.394. 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 12 

и ”готовые” жанры. Диалогические же формы вели как бы перифе-

рийное или полуофициальное существование и лишь изредка проры-

вались на авансцену литературной жизни. Они создавали „передро-

манный” климат. Сам же роман плохо уживался с другими жанрами, 

тяготел к их пародированию. 

По М. Бахтину, примерами перехода периферийного жанра 

в популярный могут служить автобиография или видение. В литера-

туре Возрождения и Просвещения жанр видения становится перифе-

рией литературного процесса и такое его положение сохраняется до 

тех пор, пока на арену литературной деятельности не выходят роман-

тики (конец XVIII – начало XIX вв.). В системе жанров романтизма 

ему отводилось почетное место, видения представили многие писате-

ли этого направления: Видение суда Дж. Г. Байрона, Видение Страш-

ного суда Р. Саути, Видения Страшного суда У. Блейка, Аврелия 

Ж. де Нерваля, множество стихотворных видений и видений в прозе, 

которые часто входили в состав более крупных произведений. Наибо-

лее близким к средневековому видению среди романтиков оказы-

вается Уильям Блейк, у которого классические признаки (прежде все-

го материализация духовного, общение с Божественными сущно-

стями и т.д.) часто проявляются: „Мне явился Ангел и сказал такие 

слова: „О жалкий, неразумный юнец! Ты поступаешь ужасно! Поду-

май о пылающей Преисподней, на вечные муки в которой ты обре-

каешь себя из-за избранной тобой стези”3. Диалог с сакральной суб-

станцией и последующее путешествие по тайным местам загробной 

жизни у У. Блейка мотивировано Божьим Промыслом, как того и тре-

бует классический жанр видения. Разве что упоминавшиеся поэтом 

произведения Сведенборга противоречат средневековой концепции 

видения, ведь этот визионер не признавался официальной церковью, 

хотя на основе его учения образовалась „Церковь нового Иеруса-

лима”. Блейк же даже называет произведения по образцу Сведенбор-

га – „памятными видениями“ (memorabilіа). Было ли это обновле-

нием жанра? Бесспорно. Такая трансформация жанра осуществля-

ется как метаморфоза, игра с его содержанием и формой, кстати, что 

было очень характерным для всех романтиков. Такая жанровая мета-

морфоза становится возможной именно в конце XVIII – начале XIX 

вв., когда секуляризация божественного, а главное – обретение права 

говорить от имени Божества – часто оспаривалась различными мис-

 
3 Блейк Уильям: Видения Страшного Суда. Москва 2002, с.40-41. 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 13 

тиками, спиритуалами, масонами, эзотериками разного толка, поэто-

му Сведенборг в этот период уже не воспринимается враждебно цер-

ковью, его труды свободно циркулируют. Кстати, Жерар де Нерваль 

также вспоминает Сведенборга с его memorabilia. Хотя видения в Ав-

релии Нерваля являются порождениями больного мозга и преобразо-

вания жанра писатель осуществляет на основе видоизмененного со-

знания, что также не относится к классическим приемам средневеко-

вого видения. Поэтому жанр видения перемещается с периферии 

к актуальности, обновляясь по законам метаморфозы. 

Жанр видения в эпоху романтизма отличается от своих сред-

невековых аналогов, где оно было частью сакральной картины мира. 

Лорд Байрон обращает видения в пародийное русло, пытаясь проде-

монстрировать уязвимость Роберта Саути и поэтому вынужден со-

проводить свое произведение предисловием, которое разъясняет 

жанровые преобразования видения в его вариации:  
 

Возможно, что некоторым читателям не понравится свобода, с ко-

торой святые, ангелы и духи разговаривают в этом Видении. Но я могу 

указать на прецеденты в этом отношении, „Путешествие в загробный 

мир” Филдинга, на мои, Кеведо, Видения по-испански и в переводе. 

Пусть читатель обратит внимание и на то, что в поэме не обсуждаются 

никакие догматы и что личность Божества старательно скрыта от взо-

ров... Все действие происходит у меня за пределами небес, и я могу 

назвать, кроме уже названных вещей, еще Женщину с Бата Чосера, 

Морганте Манджиоре Пульчи, Сказку о бочке Свифта в подтвержде-

ние того, что святые и т.д. могут разговаривать вполне свободно в про-

изведениях, которые не претендуют на серьезность4.  

 

Такие комментарии выполняют двойную функцию: 1) подго-

тавливают читателя к комическому восприятию и 2) актуализируют 

новое – романтическое – видение, которое синтезируется на основе 

метаморфоз старой классической формы этого жанра. Байрон одно-

временно реанимирует представления о видении, которые тогда су-

ществовали на периферии литературного процесса, и предлагает об-

новление жанра. Пользуясь принципом метаморфического преоб-

разования классических форм, романтики синтезировали новую жан-

ровую систему. Жанровые трансформации романтиков (независимо 

 
4 Байрон Дж. Г.: Видение суда, в: Собрание сочинений в 4 томах Том 3: 

Поэмы и сатиры. Москва, 1981, т.3, с.241. 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 14 

от источника преобразуемого образца – Библия, фольклор или миро-

вая литература) всегда удерживаются в пределах метаморфозы. Ро-

мантизм можно назвать эпохой жанровых метаморфоз. Жанровые 

метаморфозы (трансформации) часто привлекали внимание иссле-

дователей и потому достаточно детально описаны. Обратимся к наи-

более ярким концепциям. 

Ю. Тынянов писал:  
 

Представить себе жанр статической системой невозможно уже 

потому, что самое-то сознание жанра возникает в результате столк-

новения с традиционным жанром (т.е. ощущения смены – хотя бы 

частичной – традиционного жанра „новым”, заступающим его ме-

сто). Все дело здесь в том, что новое явление сменяет старое, зани-

мает его место и, не являясь «развитием» старого, является в то же 

время его заместителем. Когда этого “замещения” нет, жанр как тако-

вой исчезает, распадается5.  

 

В период разложения какого-то жанра, его заслоняют жанры, 

которые развивались на периферии литературного процесса. Впер-

вые это явление заметил В. Шкловский и описал его как “канониза-

цию младших жанров”. Фактически, в тыняновской теории жанра на-

блюдается дихотомия статистического и эволюционного начал, при 

их взаимообусловленности. Выделяет Тынянов также плоскость лите-

ратуры, которая активно эволюционизирует, демонстрируя яркие 

примеры борьбы и становления, и эпигонскою литературу, которая 

больше способствует канонизации и ассимиляции любого жанра, ко-

торый попадает в поле ее действия. Жанры в его интерпретации воз-

никают как подвижная, исторически очерченная система, которая 

стремится к самовыражению, и в которой популярные и периферий-

ные жанры закономерно взаимно заменяются: “...Жанр – не постоян-

ная, не неподвижная система…”6. 

Б. Рифтин предпринял попытку образования типологии сред-

невековой литературы на методологии Д. Лихачева и А. Гуревича, 

используя понятие „функциональных” и „периферийных” жанров:  
 

 
5 Тынянов Ю. Н.: Литературный факт, в: Поэтика. История 

литературы. Кино. Москва 1977, с.257. 
6 Ibidem, с.257. 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 15 

В средние века в центре системы литературы находятся именно 

жанры сугубо функциональные, а жанры с ослабленной функцио-

нальностью или совсем без нее (например, различные виды пове-

ствовательной прозы) существуют на самой периферии, а то и вовсе 

за пределами официально признанной средневековыми теоретиками 

системы литературы. При переходе к литературе нового времени 

происходит резкий сдвиг в этой системе – то, что находилось на ее 

периферии (например, повествовательная проза, драма и т.д.), пере-

мещается к центру, а функциональные жанры отходят, наоборот, на 

периферию, или оказываются вообще вне системы литературы7.  

 

Ученый рассмотрел типологию гимна, хроники, летописи, 

агиографии и пр. Интересно для нас то, что его концепция предусма-

тривает динамику метаморфоз жанра как закономерность развития 

жанровой системы литературы. 

Дихотомия периферийные – актуальные жанры многократно 

была осмыслена в жанровой теории ХХ века. Так, с целью разгра-

ничения центра и периферии Х.-Р. Яусс использовал диахронический 

и синхронический анализ при изучении средневековой литературы. 

С диахронических позиций стадиальность доминирования опреде-

ленного жанра реализуется в трех фазах: канонизация, автоматиза-

ция и изменение функции. Согласно этой схеме жанры приобретают 

развитые формы, узакониваются литературной эпохой, доводятся до 

автоматизма и теряют эффективность настолько, что совсем заме-

щаются другими жанрами, “часто теми, что относятся к народному 

источнику, и вытесняются на периферию, если не обновляются с по-

мощью использования тем или приемов, до того запрещенных, или 

с помощью заимствований сюжетов и функций, взятых из других 

жанров”8. Изменение же функций или приспособление функций дру-

гих жанров демонстрирует синхронный срез литературной системы 

эпохи. Позднее Константская школа подарила теорию жанра на ос-

нове теории функций в трудах Карлхайнца Штирле. Сопоставляя 

exemplum с другими повествовательными малыми жанрами (с бас-

ней, новеллой, эссе), Карлхайнц Штирле обращает внимание на их 

 
7 Рифтин Б.Л.: Типология и взаимосвязи средневековых литератур, в: Ти-

пология и взаимосвязи средневековых литератур Востока и Запада. Мос-

ква, 1974, с.13. 
8 Яусс Ханс-Роберт: Средневековая литература и теория жанров, „Вестник 

МГУ“. Серия филология. 1998, № 2, с.115. 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 16 

замещаемость в процессе адаптации к изменившимся историческим 

ситуациям; смена функции античного жанра exemplum в эпоху хрис-

тианства становится неотвратимой. Исследователь пишет: “Однако 

в христианской средневековой рецепции exemplum изменяет свой ха-

рактер. Поскольку он понимается по-новому как “фигура” и входит 

в фигуральную типологию, определяющую раммки всех фигур, читать 

его можно двояко, прагматически и синтагматически одновременно”9. 

Продвижение exemplum из глубокого средневековья к Возрождению 

демонстрирует жанровые трансформации на основе смены функций. 

Дихотомия центр / периферия в постмодернистский критике 

всплывает в ее постколониальной ветке. В унисон им воспринимается 

концепция когнитивных лингвистов, согласно которой „ассоциатив-

ное поле имеет ядро (наиболее частотные реакции) и периферию 

(единичные реакции)”10. Частотность употребления терминов “центр” 

/ “периферия” растет потому, что в сознании аналитика эпохи пост-

модернизма существует парадоксальное разделение на центр / пери-

ферию, тотальность / автономность и т. п. 

Т. Иглтон отмечает, что “классические литературные жанры часто 

демонстрируют мизерный интерес к ежедневности, а постмодернизм еще 

и имеет врожденные отклонения от нормальности, поэтому его часто 

и везде догматически относят к деспотическим направлениям; но и меж-

ду этими двумя кодами лежит волшебная банальность, пасторальность, 

с одной стороны, и периферийность, с другой”11. Поэтому автор отвергает 

“тотальность” как вероятный универсальный термин жанровой актуали-

зации. Почти вся жанровая теория ХХ в. опирается на представление 

о жанровых трансформациях как метаморфозах, что было справедливо 

для того времени, но неубедительно для нашего, ведь жанровая мета-

морфоза – это конкретное изменения формы жанра, потеря им опреде-

ленных свойств, а современная литература демонстрирует иное видоиз-

 
9 Штирле Карлхайнц: История как exemplum - exemplum как история. К во-

просу о прагматике и поэтике повествовательных текстов, в: Немецкое 

философское литературоведение наших дней. Антология. Санкт-Петербург 

2001, с.76. 
10 Селиванова О.О.: Сучасна лінгвістика: Напрями і проблеми. Полтава 

2008, с.239. 
11 Eagleton Terry: Tragedy and the Novel, in: Sweet Violence: The Idea of the 

Tragic. Oxford: Blackwell Publishing 2003, с.180-181 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 17 

менение жанра, при котором все свойства сохраняются, форма жанра 

практически не меняется, изменяется способ нашего восприятия ее. 

В современной литературе в основе механизма взаимозаменяе-

мости актуальных жанров и периферийных заложен другой принцип – 

анаморфозы. При этом осмысление ее роли явно отстает от практиче-

ского применения. Е. Аарсет в книге Кибертекст предлагает различать 

метаморфозы и анаморфозы12. По его мнению, эргодическая литература 

является именно анаморфичной, поскольку метаморфоза больше не 

представляет ее суть, как это наблюдается на примерах литературной 

классики. Обозначенная им глобальная переакцентация продиктована 

изменениями в мировоззрении, принципиальным перерождением пред-

ставлений о вероятности самого конструкта текста. По мнению М. Мак-

Кеона, жанровая модификация – это реакция текста на современную до-

минанту или специфику когнитивного становления писателя – читателя 

– эпохи13. Ведь анаморфическое созерцание канонических жанров как 

раз и заложено в основу современного жанрообразования, а это значит, 

что жанр синтезируется как искривление вследствие нетрадиционного 

созерцания / восприятия канонических жанров, представленных в опре-

деленном сочетании, порядке и ограничении. При этом периферия жан-

ровой системы формируется там, где анаморфическая переакцентация не 

задействована. То есть периферия жанров не претерпевает преобразова-

ний, ни метаморфоз, ни анаморфоз. Она стабильно сохраняет канониче-

ские характеристики жанров. 

Каким образом создается анаморфичная альтернативность 

миросозерцания и восприятия жанра? Прежде всего за счет парадок-

сального рассказчика. Например, он может быть аутичным, нахо-

диться под влиянием наркотика или алкоголя, вообще может быть 

машиной, а не человеком, или какой угодно другой вариант. Ограни-

чений нет. Парадоксальный рассказчик (или ряд таких) явно меняет 

точку наблюдения любого явления для читателя, как и характер са-

мого действия. Рассмотрим несколько примеров. В современных про-

изведениях подвергается отстранению (карнавализации, пародиро-

 
12 Aarseth, Espen J.: Cybertext: Perspective of Ergodic Literature. Baltimore & Lon-

don 1997. 
13 McKeon, Michael: Generic Transformation and Social Change: Rethinking the 

Rise of the Novel, in: Theory of the novel: a Historical approach. Ed. by McKeon 

Michael. Baltimore & London: The Johns Hopkins UP, 2000, р.382-399. 

 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 18 

ванию, уничижению) не позиция парадоксального рассказчика, кем 

бы он ни был, а способ существования обычного человека, то есть 

привычное и хлопотное настоящее внезапно растворяется в притяга-

тельной необычности и экстраординарности. Закономерное и при-

вычное просто перестает существовать, читателю навязывается аль-

тернативная система кординат, в которой он сам и старые жанры – 

всего лишь жалкие тени предполагаемой гиперреальности. 

Анаморфическое преобразование романной формы наблю-

дается в романе Загадочное ночное убийство собаки (2003) Марка 

Хеддона. Ситуация оптического смещения возникает вследствие по-

явления необычного рассказчика – аутичного Кристофера, мальчика 

подросткового возраста. Читатель попадает в мир аутичного ребенка, 

который сначала кажется странным, но постепенно перестраивает 

сознание читателя на свой лад. Жанровая анаморфоза в этом произ-

ведении связана с погружением в логику мира аутичного мальчика. 

Кристофер даже задумывается над детективными признаками произ-

ведений Артура Конан Дойла, то есть принимает прямое участие 

в формирование жанровых представлений читателя, а точнее – со-

здает альтернативное созерцание классического детектива. Пароди-

рование выдающегося мастера детективов, образование когнитивной, 

а не просто временной дистанции между ним и Кристофером, – вот 

функция парадоксального рассказчика в романе Марка Хеддона. 

Произведение напоминает детектив, но не является им, поскольку 

ключевые образы и основные правила классического детектива пред-

ставлены “наизнанку”, где настоящие правила становятся ложными 

и сама жертва подменяется собакой. Настоящими остаются, очевид-

но, только переживания, эмоции Кристофера, который не видит 

разницы между убийством собаки и человека. 

Аутичний нарратор Кристофер видит мир иначе, чем все “нор-

мальные” люди, при чем, осознает это и называет себя “человеком 

с особенными потребностями”. Он поражает читателя как диковин-

ными привычками, так и недюжинным талантом математика. Мир 

Кристофера логичен и справедлив. Даже вера в красные как счастли-

вые и желтые – к неудаче машины не опрокидывает читательское до-

верие мальчику. Добро и зло, любовь и дружба, ложь и правда, – все 

эти морально-этические категории человеческой цивилизации пред-

ставлены в романе в понимании аутичного ребенка в особой чистоте 

и в откровенной форме. Навязанная игра категориями “нормально-



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 19 

сти” и “ненормальности” Марка Хеддона постепеннно затягивает чи-

тателя, интригует его, выворачивает его миропонимание наизнанку, 

до самых изначальных истин и паттернов памяти, – так создается 

анаморфоза в романе. Основной повествовательный принцип в рома-

не – соответствие аутичному мировоссприятию; с этой целью сам ге-

рой перечисляет все свои отклонения, нумеруя их буквами алфавита; 

получилось от “А” до “О”.  

Детективная история самого Кристофера начинается с того, что 

он находит соседского пса Веллингтона мертвым, с вилами в боку. Для 

него это настоящее убийство. Кристофер решается провести “неболь-

шое детективное расследование”14. Прежде чем начать свое расследо-

вание, Кристофер вспоминает о Джеке-потрошителе, о новелле Джо-

зефа Конрада Серце тьмы. Образцом же детективного жанра маль-

чик признает Собаку Баскервилей Артура Конана Дойла. Анализ этой 

новеллы в романе Марка Хеддона не отталкивается от широко из-

вестных правил написания детектива, Кристофер считает подсказки 

правильные и ошибочные, которые ведут в тупик, детализирует 

произведение по своему креативному плану. Завершает свой анализ 

детектива как жанра неординарными контекстуальными наблю-

дениями:  
 

1. В рассказах о Шерлоке Холмсе, которые написал сэр Артур Ко-

нан Дойл, Шерлок Холмс никогда не носил охотничьей шапочки, 

которая постоянно на нем в комиксах и фильмах. Охотничью шапоч-

ку придумал человек по имени Сидни Педжет, который рисовал 

иллюстрации к этим рассказам. 2. В рассказах о Шерлоке Холмсе, 

которые написал сэр Артур Конан Дойл, Шерлок Холмс никогда не 

говорит “Элементарно, мой дорогой Ватсон”. Он так говорит только 

в теле- и кинофильмах15.  

 

Кроме того, Кристофер способен на анализ и самого автора де-

тективов: “Мне нравится Шерлок Хомс, но не нравится сэр Артур Ко-

нан Дойл, который написал рассказы о Шерлоке Хомсе. Это потому, 

что он не был похож на Шерлока Хомса и верил в сверхъестественное. 

А когда он состарился, то присоединился к Сообществу спиритуали-

стов, стало быть, он верил, что с мертвыми можно разговаривать”16. 

 
14 Хеддон Марк: Дивний випадок із собакою вночі. Львів 2010, c.31. 
15 Ibidem, c.65. 
16 Ibidem, c.77. 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 20 

Высказывания Кристофера о жанре детектива и о самом авторе по-

зволяют читателю убедиться в его компетентности. Аналитический 

жанр для математически одаренного мальчика-аутиста очень притя-

гателен и понятен потому, что он построен по законам логики и мате-

риальной детерминированности. Кристофер прекрасно ориентируется 

во всем, что мотивированно логикой и совершенно не защищен перед 

нафантазированными нереальными образами, которых он не пони-

мает. Жанр детектива симпатичен мальчику, поскольку в нем все ло-

гично и логика приводит его к раскрытию убийства Веллингтона. 

Принимаясь за поиск настоящего убийцы собаки в своем ре-

альном мире, Кристофер опирается на классический детектив Конана 

Дойла как своеобразный учебник логики и чистоты жанра. Жизнь 

преподносит мальчику свои неожиданные сюрпризы и законы детек-

тивного жанра рушатся на глазах. Убийцей собаки оказывается его 

собственный отец. Фактически, в этом произведении нет признаков 

детектива, скорее уж псевдодетектива, но детектив класического об-

разца Конана Дойла постоянно вспоминается, он как бы присутствует 

во многочисленных аллюзиях и интерпретациях парадоксального 

повествователя. В результате, мы видим классический жанр детек-

тива совсем по-новому. Его характеристики уже не имеют для пове-

ствователя никакого значения. Личная детективная история Кристо-

фера обогащается успешным поиском матери в огромном городе, 

почти фантастическим и, казалось бы, невозможным для аутичного 

ребенка. Парадоксальность нарратора становится привычной, чита-

тель стоит на позициях этого нарратора, он теряет свою обыденную 

обжитую реальность, свои “когнитивные преимущества”. 

В украинской литературе парадоксальный нарратор детализи-

рован в творчестве Любко Дереша, например в романе Архе (2005). 

Нарратор становится парадоксальным по мере усиления действия 

наркотика под названием “архе”. Персонажи в холотропных состоя-

ниях, метафоризация самих персонажей, стертые метафоры (ката-

хрезы), повествование от имени наркотика архе, наркотическая ирре-

альность, – все это вместе и создает эффект парадокса, инородности, 

фантазматичности. Главная героиня романа-метафоры Архе Любко 

Дереша – Терезка Температура – создана так же, как стертая мета-

фора. Некоторые персонажи, как Буба, просто растворяются в произ-

ведении. Если сложить воедино все фрагменты метафоры “Бубы за-

капанного” (после принятия им наркотика через глаза), то вместе они 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 21 

составят не что иное, как симфору, то есть метафору незавершенную, 

часть характеристик субъекта сравнения (Бубы) остаются внетексто-

выми. На тематическом уровне произведения это просто лейтмотив, 

созданный автором незавершенным, фрагментированным. “Незамк-

нутая метафора заставляет искать не только общий признак, но и су-

бъект сравнения, то есть ее смысл заключает в себе двойную загад-

ку”17. Наркотическое состояние Бубы передается несколькими фраза-

ми, описывающих меру погружения героя в альтернативную глубину 

мира, вместе с тем сам персонаж при этом до неузнаваемости меня-

ется, его личность ускользает из горизонта других героев и самого 

автора (“где-то на край книги”18). Упоминание о “крае книги” – это 

элемент метафорической минимизации персонажа, автор прячет его 

страницами текста, будто речь идет не о живом человеке, а о листе 

бумаги. Из субъекта действия Буба превращается в объект, стирается 

как личность. Особенность этой симфоры в том, что она разделена на 

фрагменты перемежающиеся текстом, ее надо составлять, как пазлы. 

Фрагментированная симфора – самый популярный троп романа-

метафоры Архе. Закономерность заключается в том, что любой пред-

мет, который сначала возникает в описании вполне реалистично, 

правдоподобно, в дальнейшем деформируется переносом значений 

и становится стертой метафорой. Даже времена года в романе мета-

форически переосмыслены: “...Кроме общеназваних сезонов (как то: 

осень, весна и т.д.), присутствуют также плавающие синоптические 

циклы. На вопрос врача, сколько существует таких “плавающих” вре-

мен года, маэстро отвечал: “сколько сожмешь в кулаке”19. Причуд-

ливый мир романа, впрочем, воспринимается как допустимая услов-

ность художественного повествования, поскольку за каждым метафо-

ризованным концептом просматривается стремление приобщиться 

к чистым истинам, добыть их из помойки нашей цивилизации. Худо-

жественный мир романа Архе искажен парадоксальными рассказ-

чиками, которые даже появляются в тексте хаотично. От классиче-

ского романа-метафоры в этом произведении остались только наме-

ки и ассоциации. Ведь роман Дереша строится на стертых метафорах. 

 
17 Москвин В.П.: Русская метафора. Очерк семиотической теории. Москва 

2007, c.139. 
18 Дереш Любко: Архе. Львів 2005, с.28. 
19 Ibidem, c.106.  



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 22 

В романе Уильяма Гибсона Распознавание образов (2003) эф-

фект анаморфического смещения дает виртуальный мир, компьютер-

ная реальность. С позиции виртуального мира классическая сказка 

Зазеркалья искажается до неузнаваемости, как и любая класическая 

сказка. Главная героиня романа Кейс Поллард живет в мире гипер-

реальности, и это особое пространство наполнено собственным ска-

зочным очарованием, впрочем, трансформация сказки в произведе-

нии ощутима, она и является сверхзадачей текста. Гибсон создает 

собственную сказку фрагментов Ф: Ф: Ф, для разгадывания авторства 

которых Кейс преодолевает большие расстояния, всевозможные пре-

грады и наконец выясняет, что их создала аутичная русская девочка. 

Сказочность мира в романе Распознавание образов синтезируется из 

интернета, а частое упоминание Алисы из Зазеркалья только усили-

вает отличие сказки Гибсона от Кэрролла. Классическая сказка оста-

ется в аллюзиях, компьютерная же заполонила мир. 

Рассмотрим детальнее противостояние Зазеркалья Льюиса 

Керролла и киберреальности Вильяма Гибсона. Героиня романа Рас-

познавание образов Кейс Поллард внешне напоминает Алису из 

страны чудес (такая же хрупкая и незащищенная в сказочном мире 

технологий), правда, несколько модернизированную, привлеченную 

к сети интернет, смартфонов и излишне коммуникабельную. Хотя 

и Кэрроллова Алиса была коммуникабельной, поэтому эта последняя 

характеристика – общая для обеих девушек. Зазеркалье становится 

лейтмотивом романа и символизирует традиционное измерение ми-

ра, в котором сказочная Алиса общается с такими же сказочными 

персонажами. Кейс вспоминает зазеркалье каждый раз, когда сталки-

вается с технизированной суперреальностью настоящего. Поэтому 

Зазеркалье существует вопреки логике и является спасительным ме-

стом для мятущейся души девушки. Присутствие Зазеркалья в лите-

ратуре киберпанка – явление уникальное. Зазеркалье нужно Кейс во-

все не с пародийной или иной комической целью. Оно, как было, так 

и остается страной мечты, ведь «Кейс нравится следить за динамикой 

Зазеркалья поп-звезд. Интерес представляют не личности, а судьбы – 

сжатые квантово-неуловимые, что элементарные частицы, существо-

вание которых можно доказать только постфактум»20. На семантику 

Л. Кэрролла накладывается теория квантов, которая не была извест-

на писателю XIX века. Вместе с тем, страна чудес Алисы чем-то напо-

 
20 Гибсон Уильям: Распознавание образов. Санкт-Петербург 2015, с.87. 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 23 

минает яркую сказочную жизнь поп-звезд как это представляет себе 

публика. 

Наконец, лейтмотив Зазеркалья в романе Гибсона преобра-

зуется в определенный закон, изобретенный новейшей Алисой – 

Кейс. Оказывается, что Зазеркалью более всего в современном мире 

соответствует Бангкок. Яркие огни, шумная толпа, машины повсюду, 

небоскребы, – все эти признаки нового Зазеркалья, то есть мира грез 

современника. Старая добрая сказка сублимируется в навязчивый 

гиперурбанистический мотив психически нездоровой девочки. 

Уильям Гибсон комбинирует несколько лейтмотивов, из кото-

рых ведущими являются Зазеркалье, “получить уткой в морду”, Ф: Ф: 

Ф, теракт 11 сентября. Мелких не касаемся. Характерно, что лейт-

мотив Зазеркалья противопоставлен всем другим и при усилении их 

совсем исчезает из текста, создается впечатление, что он затирается 

этим цивилизационным хламом. Усложняет авторскую концепцию 

лейтмотивной структуры романа странная концовка, а вернее, их ко-

личество: 1) собственно художественная концовка романного пове-

ствования, где Кейс говорит темноте “Спокойной ночи” и “знает, что 

ее душа нашлась, долетела на трепещущих серебристых крыльях 

и уютно свернулась теплым калачиком в своем привычном гнезде”21; 

2) переписка, из которой следует диагноз Кейс – “расстройство пани-

ческого типа”, который должен объяснить ее странности; 3) наконец, 

авторское послесловие “От автора”, в котором Гибсон называет источ-

ники нескольких лейтмотивов и благодарит “за басню ''уткой в мор-

ду''„22. Многоступенчастый финал не характерен для классической 

сказки. 

Сказочный мир, с любовью изображенный Льюисом Кэррол-

лом еще в 1865 году, прорывается в киберпространство навязчивым 

лейтмотивом, лишенным всего техногенного и компьютерного, то 

в образе колокольчиков, то в виде экипажа, способного прорваться 

сквозь толпу на дороге и пр. Но шумная современность испытывает 

Кейс на способность наслаждаться такими волшебными атавизмами, 

в которых еще дышит детская чистота этого мира. Сказка не умерла, 

не закончилась, она просто уступила место новой сказке, терпеливо 

переместившись на периферию жанрового синтеза. 

 
21 Ibidem, с.377. 
22 Ibidem, с.378.  



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 24 

Черты трансреализма в романе Вильяма Гибсона Распознава-

ние образов трансформированы именно лейтмотивной структурой 

повествования, поскольку всплывают лейтмотивы с частотностью 

психологического стресса и так же внезапно исчезают, возвращая 

рассказ в непредсказуемое, казалось бы, русло. Лейтмотивы разво-

рачивают сознание Кейс незапланировано, поскольку жизнь также 

нельзя спланировать до конца. Если довериться Руди Рюкеру с его 

Манифестом трансреалиста (1982), то:  
 

В трансреалистическом романе автор обычно появляется как дей-

ствующий персонаж, или его личность делится на несколько персо-

нажей. Вообще это сродни самовлюбленности. Но я бы не согласился 

с тем, что использование самого себя как персонажа это только само-

влюбленность. Это просто необходимость ... Прототип трансреалиста 

НЕ над личностью. Он такой же неуравновешенный и беспомощный, 

как и мы. Трансреалист не должен предвидеть конечную форму 

своей работы23.  

 

Главное средство контроля массового сознания в трансреали-

стическом романе – это миф о „реальности консенсуса”. Рядом с этим 

мифом идет представление о „нормальной личности”, существование 

которой киберпанковцы всячески опровергают.  
 

Не существует нормальных людей – смотрите хотя бы на своих 

родственников – людей, которых вы в силу обстоятельств знаете луч-

ше. Где-то внутри они каждый по-своему странны... Пока вы слиш-

ком склонны отвечать общественной норме и немного покачивать 

это болото, вас вряд ли будут узнавать. Актуальные люди странны 

и непредсказуемы, и поэтому очень важно использовать именно их 

в качестве персонажей вместо до невозможности хороших или пло-

хих бумажных кукол массовой культуры. Идея излома концепции 

реальности консенсуса очень важна. Всегда найдется место для эска-

пистского (эскапизм – стремление личности спрятаться от реаль-

ности) жанра научно-фантастической литературы. Но нет причин 

позволить этому крайне ограниченному и реакционному потоку за-

правлять всем, что у нас пишется. Трансреализм – это путь к настоя-

щей художественной научной фантастике24.  

 

 
23 Рюкер Руди: Манифест трансреализма 

URL:  http://www.streettech.com/bcp/BCPgraf/Manifestos/transreal.htm (10.06.2020). 
24 Ibidem. 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 25 

Наличие в тексте В. Гибсона тройной концовки, где каждая не-

обратимо поворачивает сознание читателя, также срабатывает на 

трансреализм, против обыденности и тривиальности бытия. Норма, 

мораль, канон, образец уходят на периферию. Рядовая, часто трав-

мированная, личность все ярче проявляется.  

Героиня романа Кейс полностью соответствует требованиям 

трансреализма, потому что не является „нормальной”, имеет диагноз 

и историю болезни. Да и саму программу Ф: Ф: Ф (фрагменты) со-

здает аутичная русская девочка. Невротические персонажи, с кото-

рыми общается Кейс, все без исключения атипичные, хотя и каждый 

по-своему. Таким образом, мир вокруг современной Алисы, то есть 

Кейс, искажен ненормальностью, не скрывается героями, как и ки-

берпространством существования современного человека, в котором 

все язвы общества преобразованы в обжитые искусственные символы 

деградации. Кейс додумывается, что „паранойя – это разновидность 

апофении”25. Для персонажа Уина „паранойя эгоцентрична по своей 

природе; любая мания преследования так или иначе превозносит 

того, кто страдает”26. Даже талант, по определению персонажа Биген-

да – это „укрощенная патология”27. Упоминание о Зазеркалье в таком 

контексте представляется неуместным обращением к давно прошед-

шей сказке, когда души людей еще оставались нетронутыми, потому 

что не знали техногенной революции. Если Алиса была просто стран-

ным ребенком, которая придумала мир сказочных существ, то Кейс 

живет в трансреальном мире с различными техногенными модифи-

кациями пространства и людей. Новейшая Кейс-Алиса ничего не вы-

думывает, поскольку сказочность ситуации её жизни уже заложена 

в природе цивилизационного развития. 

Обращаю внимание, что сюжетные перипетии романа Распо-

знавание образов непредсказуемы и порой алогичны, однако вполне 

соответствуют трансреалистическому толкованию достоверности, что 

достигается полной внутренней свободой действий персонажей, со-

гласно логике их внутреннего Я. 

Постгуманистический стиль киберпанка ставит на службу ху-

дожественности научную осведомленность, ведь наука сейчас господ-

ствует над воображением, она задает направление нашего развития. 

 
25 Гибсон Уильям: Распознавание образов. Санкт-Петербург 2015, с.135. 
26 Ibidem, с.135. 
27 Ibidem, с. 103. 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 26 

Чтобы прояснить, о чем идет речь, обратимся к тексту: „В ванной она 

старается не смотреть на свое отражение, опасаясь чудовищ, которые 

могли подняться на поверхность через серотониновый голод”28. Серо-

тонин – гормон „счастья”. Классическая форма выражения предусма-

тривала бы „отсутствие счастья”, что здесь заменено на „серотонино-

вый голод”, счастье для постчеловека – это достаток гормона серото-

нина. Поэтика гормонов – вместо поэтики чувств и эмоций посто-

янно демонстрируется: „Но к ее удивлению, сон все же приходит – 

неглубокий и экономно пустой, хотя из-за ватной мелатониновой 

стены все же доносятся какие-то звуки”29. Мелатонин – гормон сна. 

Состояния главной героини объясняются не поступками, чувствами 

или периодом суток, а гормональной паталогией; научная осведом-

ленность вплетается в метафоричность и художественный стиль Гиб-

сона становится неповторимо киберпанковим. 

Образы Зазеркалья в романе В. Гибсона связывают героиню 

Кейс с атавизмами сказочного прошлого, с миром нетехногенной вы-

думки, мистики и чуда. Каждый раз сталкиваясь с чем-то нетехно-

генным, героиня восклицает Зазеркалье, при этом ее окружение мало 

разбирается в творчестве Льюиса Кэрролла и воспринимает это как 

должное проявление психической аномалии. Роман образует система 

образов, которые не соответствуют психологической и социальной 

норме, отказываются от морали и правил приличия. Преобразован-

ный лейтмотив Зазеркалья символизирует место классического жан-

ра в сознании киберпанковца. Странный рудимент – и более ничего. 

Растущее киберпространство вытесняет классическую сказку в неиз-

вестность периферии жанровой системы, в затерянный мир забытых 

чудес, где все труднее для них найти читателя. 

Лейтмотив Ф: Ф: Ф, предвосхищающий появление Фейсбука, 

появляется как современный сказочный мир, который созидается 

каждым участником коммуникации, он настолько же реален, как 

и мир Зазеркалья, созданный воображением Алисы, собственно, оба 

мира – виртуальные, нафантазированные и требуют некоторого из-

менения сознания для того, чтобы попасть в эти миры. Каждая сказка 

– это немного мистика. Поэтому чем больше Ф: Ф: Ф привлекает 

Кейс, тем меньше она вспоминает Зазеркалье, ведь она сталкивается 

с настоящим современным чудом. 

 
28 Ibidem, с.203. 
29 Ibidem, с.203. 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 27 

Еще один вариант парадоксального нарратора обнаружи-

вается в антигуманистическом контркультурном романе: Дневник 

наркомана (1922) Алистера Кроули, Ангелы ада (1967) Хантера Сток-

тона Томпсона, Изысканный покойник (1996) Поппи Зеда Брайта, 

Кэшлс (1996) Гэйвина Андерсона, Беглецы и путешественники 

(2003) и Бойцовский клуб (1996) Чака Паланика; Дневник порно-

графа (2001) и Еще дневник порнографа (2009) Дэнни Кинга и др. 

Из всего этого разнообразия деградированных личностей (от банд 

спортивных болельщиков до наркоманов и бомжей) в литературе 

антигуманистического направления в этой статье предлагаю ознако-

миться только с одной темой – бомжа / бездомного. В начале XXI ве-

ка впервые ярко и резонансно зазвучала со времен Франсуа Вийона 

именно тема бездомного (бомжа – в нашей интерпретации). Друже-

любное отношение к такому персонажу в современной литературе, 

даже его фантастическое возвышение с некоторой идеализацией, 

объясняется подъемом философии антигуманизма как составляющей 

контркультуры настоящего. С бомжом как центральным персонажем 

произведения сталкиваемся в романах Хельмута Крауссера Сытый 

мир, Михаила Веллера Бомж, Леонида Рудницкого Бомж городской 

обычный, Алексея Чупы Бомжи Донбасса и др. 

Сытый мир Хельмута Крауссера – это история бездомного, ко-

торый прошел путь от переводчика, который вращался в богемной сре-

де, до интерпретатора и хранителя дерьма. Контркультурная парадиг-

ма этого романа мотивируется нравственным и социальным падением 

Хагена Тринкера. Хаген-бомж все еще тот же Хаген, но общество не 

признает его и стремится избавиться. Оскорбленное самосознание Ха-

гена создает мстительного двойника – Ирода, который жестоко уби-

вает тех, кто остался жить в традиционном измерении культуры. Ирод 

как альтер эго Хагена вполне органично созерцается в кругу бездом-

ных. Мир бомжей возникает в романе украинского писателя Алексея 

Чупы (родился 1986) Бомжи Донбасса (2014), который также содер-

жит историю бездомного. У Алексея Чупы центральный персонаж 

Малевич также маргинал, деградированная личность, своеобразная 

жертва политического дисбаланса в Украине, как и его друзья-бездом-

ные. В обоих романах нет недеградированных персонажей, которые не 

имели бы соприкосновение с социальным дном современности. Мар-

гиналы без угла и без родины, без права на любовь и уважение – вот 

субъекты художественного исследования обоих писателей. 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 28 

Безумие как лейтмотив жизни бездомного всплывает 

у Х. Крауссера: „Он уверен, что я не здравомыслящий, и если меня 

побить, это принесет несчастье. А я совсем не сумасшедший, но при 

вышеописанных обстоятельствах воздерживаюсь от доказательства 

этого”30. Появление Ирода как темной части личности Хагена усили-

вает непреодолимость его безумия. И так же у А. Чупы в конце ро-

мана оказывается, что главный персонаж-бомж Малевич находится 

в сумасшедшем доме: „Лечение не дает положительных результатов, 

даже сеанс гипноза не освободил вашего подсознания от хлама, ко-

торым забита ваша голова. Я сомневаюсь, что мы сможем выпустить 

вас из клиники в ближайшее время”31. Безумие в обоих романах при-

знается неизлечимым, является не только формой остранения персо-

нажа, но и общества, котрое его презирает. Эксцентричное поведе-

ние, постоянное погружение в дерьмо, грубые высказывания и др. 

в этом случае становятся свидетельствами безумия, которое перепута-

лось с реальностью и правдой, которое озаряется причудливым опы-

том и констатирует безумный мир как настоящий. По В. Рудневу, 

„реальностей столько же, как психопатологий, и реальности сами 

психопатологические”32. Многочисленные переходы из реальности 

в безумие в обоих романах не изучены, составляют свойство психо-

логии бомжа и противопоставлены рационализму официальной кар-

тины мира. 

Прием остранения благоустроенного официального мира пу-

тем эстетизации низменного и безобразного представлены также 

в обоих романах. Так, у Х. Крауссера читаем: „Дерьмо – это моя сага. 

Дерьмо везде объявлено смертельным врагом”33; „Мы уже тысячеле-

тия интегрируем дерьмо и делаем это все более и более рафини-

ровано. В дерьме есть яд и могущество”34; „Я принял дерьмо, как 

принял деревья и камни, крыс и китов, человекообразных обезьян 

и обезьяноподобных людей”35. У А. Чупы есть сцена оккупации авто-

буса бомжами с их ароматами и сцена копания в мусорном баке: 

„Я слишком увлекся содержанием мусорных баков и слишком углу-

 
30 Крауссер Хельмут: Сытый мир. Санкт-Петербург 2004, с.8. 
31 Чупа Олексій: Бомжі Донбасу. Homo Profugos. Брустурів 2014, с.146. 
32 Руднев В.: Словарь безумия. Москва 2005, с.17. 
33 Крауссер, Хельмут: Сытый мир. Санкт-Петербург 2004, с.8. 
34 Ibidem, с.8. 
35 Ibidem, с.8. 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 29 

бился в мысли, что не подобает бездомному...”36. Причем, речь не 

идет о карнавализации и смеховом мире в духе Михаила Бахтина, 

ведь для писателей этот смеховой мир – также часть официоза. В суб-

культуре бездомных постоянно путаются низ и верх, но не со смеховой 

целью возрождения истинной природы человека и обретения уверен-

ности в социуме. Манипулирование низом и верхом в данном случае – 

искусственное и унизительное, ведь низ становится единственной сфе-

рой развертывания души бомжа, который лишен надлежащего вы-

бора. Желанного верха он может достигать только в безумных снах. 

Мир бомжа – это мир свернутых деклараций, потерянных лозунгов и 

нарочитой низости. Однако в этом униженном и затерянном мире есть 

и определенные преимущества, и ростки добра: „Быть бомжом, нахо-

диться на периферии бщества, где за несколько шагов начинается 

пропасть небытия, не так уж и приятно, но даже из этого можно вы-

жать определенный позитив”37. Оба писателя не демонстрируют пре-

небрежение к деклассированным персонажам так же, как и не рассма-

тривают субкультуру бомжей как язву в традиционной культуре. 

Культура в контркультуре всегда претерпевает искажения. 

Проблема в том, что контркультура формируется под крылом куль-

туры, питается одними и теми же артефактами. Например, музыка 

в восприятии бомжа Хагена теряет обаяние и воспринимается как 

обманчивая пустота. Но когда он влюбляется в Юдит, все меняется: 

„И музыка со мной, она поддерживает мои шаги”38. Музыка для 

Малевича также значимая составляющая судьбы:  
 

Когда я еще был человеком, с правами и обязанностями, меня 

всегда спасала музыка. То, что те уроды выкинули меня на улицу 

вместе со мной CD-проигрыватель и универсальную коллекцию дис-

ков на все случаи жизни, – я никогда этого не прощу. Забрать у меня 

мое настроение было даже более жестоко, чем лишить жилья – за эти 

три года я ничего хорошего не почувствовал, музыка была ключом, 

который мог открыть в моей голове бурные потоки радости, сочув-

ствия, счастья, грусти, ненависти, равнодушия и всего остального39. 

 

 
36 Чупа Олексій: Бомжі Донбасу. Homo Profugos. Брустурів 2014, с.52. 
37 Чупа Олексій: Бомжі Донбасу. Homo Profugos. Брустурів 2014, с.18. 
38 Крауссер Хельмут: Сытый мир. Санкт-Петербург 2004. 
39 Чупа Олексій: Бомжі Донбасу. Homo Profugos. Брустурів 2014, с.38-39. 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 30 

Натуралистические картины быта бомжей у каждого из писа-

телей чрезвычайно детализированы и определенно предусматривают 

отвращение. А. Чупа пишет:  
 

Крепыш расстегнул мотню и достал член, а Серый, встав на ко-

лени, с олимпийским спокойствием взял его в рот и сделал легкое 

движение головой. Охранник, видимо имел опыт просмотра тысяч 

порнофильмов, так сразу же, как какой-то недоделанный акторик, 

закатил глаза и застонал, но стон этот уже через несколько секунд 

перешел в дикий крик. Рядом с сапогом охранника в густую пыль 

упала его собственная, с рваными краями, только что откушенная 

головка, и струйкой потекла красная”40.  

 

В романе Крауссера также очень много натуралистического:  
 

В дерьме я разбираюсь, да. Об этом мне есть что сказать. Уплетая 

за обе щеки, я смотрю на дерьмо. Это одинарное стекло пролегло меж-

ду нами крепостным рвом. Мусор. Отбросы. Грязь. Эти слова больше 

не имеют для меня зловещего смысла. Я люблю его. Дерьмо41.  

 

Отвратительные запахи и сцены становятся привычными для бом-

жей и сопровождают их как неотъемлемая составляющая приобре-

тенной судьбы. Декорум окончательно умер. Эпоха галантных рома-

нов ушла в небытие. 

Книга, история, достоверность, – все это также исчезает, пре-

вращаясь в хлам. Отсюда судьба Книги у А. Чупы трагична – альтер-

нативная весия украинской истории случайно была сожжена, то есть 

исчезла навсегда. Отныне интерес вызывает только искаженная ис-

тина низменного выживания. Все истины, которые открывают без-

домные, непрочны и пользуются спросом только при случае, их судь-

ба заранее задана, и она ничтожна, как и судьба самих носителей аль-

тернатив. Особую роль в этом играют государственные институты 

власти и контроля. Столкновение Хагена с полицейскими на вокзале 

завершается очень трагично для него – его разлучают с Юдит, и он не 

знает, как добраться до Берлина и как ее там найти. Опыт общения 

Малевича с полицией убедил его, что „мы вообще никого не интере-

суем. Разве что милиционеров, и тех только тем, чтобы им на глаза не 

 
40 Ibidem, с.23. 
41 Крауссер Хельмут: Сытый мир. Санкт-Петербург 2004. 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 31 

попадаться”42. В обоих романах, следовательно, отмечена репрессив-

ная роль институтов власти, практика „стирания” нежелательного 

и нецелесообразного, что не помещается в повседневность, привыч-

ность жизни. В обоих романах нет представителей государства, кото-

рые бы занимались проблемами бездомных. Везде они не желатель-

ны, отовсюду изгнаны, общество не желает замечать их как болевую 

точку. Относительно религии и ее институтов, то Крауссер называет 

бомжа – „маклером господа Бога”43, безусловно иронично. У Чупы 

Бог упоминается как равнодушеный и он, со слов бездомного, „силь-

но подорвал свой авторитет”44. Но такую интерпретацию Бога в этих 

романах никак нельзя считать атеистической, скорее скептической, 

основанной на онтологии трансгрессии. 

Онирическое пространство обоих романов чрезвычайно схоже. 

Сон как условная реальность, как сфера недостижимого и желаемого, 

осложняется тем, что это сон бомжа, специфической личности, для 

которой невыразимую боль составляет осознание недосягаемости 

счастья и страх, скрывающийся в реальной жизни (бомж не имеет 

права на страдания), внезапно выходит на поверхность. „Бомжи ви-

дят сны реже других людей. /.../ Снам просто неоткуда взяться. Мо-

жет, поэтому нам всегда так пусто”45, – читаем у А. Чупы. Малевичу 

снится степь – символ свободолюбия украинского народа. Во сне Ма-

левич видит себя воином на защите отечества, и Йоме отрезают голо-

ву какие-то враги-великаны. Хагену снится, что он – мальчик, кото-

рый поднимается страшным лифтом туда, где привидения, и обры-

вается сон. Малевич во сне находит свою смерть, а Хаген – ужас. Сон 

– это еще одно испытание для бомжа, у которого не бывает приятных 

и ласковых видений. 

Отличием между двумя романами является заострение внима-

ния на различных духовных устремлениях: бомжи Донбасса читают 

альтернативную историю Украины и стремятся познать истинную ис-

торию родины, а Хаген влюбляется и отправляется в путешествие по 

зову любви. Хаген Крауссера более всего ценит любовь, в то время, 

как Малевича Алексея Чупы беспокоит языковой вопрос и менталь-

ность Донбасса, женское присутствие отправляется в сферу замалчи-

 
42 Чупа Олексій: Бомжі Донбасу. Homo Profugos. Брустурів 2014, с.19. 
43 Крауссер Хельмут: Сытый мир. Санкт-Петербург 2004.  
44 Чупа Олексій: Бомжі Донбасу. Homo Profugos. Брустурів 2014, c.17. 
45 Ibidem, с.32. 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 32 

ваемого. Однако в обоих случаях хеппи-энд, собственно, исключен, 

невозможен. Алексей Чупа об этом говорил откровенно в интервью 

Украинской правде от 17 июля 201446. Контркультурный роман – это 

„история без хеппи энда”. Антигуманистическое мировоззрение край-

не пессимистично. 

Рассмотренные здесь романы явно выпадают из системы клас-

сической эстетики и поэтики, олицетворяя обновления литературы 

на основе, казалось бы, неэстических объектов и субъектов. Это лите-

ратурное новообразование вызывает отвращение и одновременно 

восхищение; катарсис в таком произведении граничит с отвраще-

нием от прикосновения к безобразному. Новая граница эстетики как 

продвижение ее вглубь плохого – так можно определить текстовое 

своеобразие этих романов. Подводя итог анализу антигуманистиче-

ских тенденций романов Хельмута Крауссера и Алексея Чупы, можем 

сформулировать несколько общих признаков: 

• антигуманизм как часть контркультуры развивается в Украине 

так же, как и на Западе, провоцируя к появлению маргинальных 

субъектов и молчаливый протест против гуманизма, в котором нет 

места деклассированным и социально потеряным субъектам; идео-

логия антигуманизма преобразует общую романную схему; 

• тематику романов антигуманистического направления состав-

ляют преимущественно табуированные темы, которые вращаются во-

круг секса, тела и социальных проблем, извращенной истории, что 

само по себе вносит альтернативное видение мира в тексты; 

• классические мотивы (музыка, литература, книга) в структуре 

романов антигуманистического направления под давлением идеоло-

гических акцентов, направленных на дискредитацию антропологи-

чески центрированного гуманизма, приобретают негативную семан-

тику и способствуют переосмыслению классических жанров как ре-

зультатов антропоцентрической идеологии; 

• онирические фрагменты обоих романов не просто сегменти-

руют текст в манере постмодернистов, а переносят читателя в мир 

скрываемого ужаса бомжа; они являются психологическими указа-

телями социальных причин деградации личности, то есть выстраи-

ваются в обвинения, но не в форме откровенной инвективы; 

 
46 Донбас очима машиніста-письменника. Інтерв'ю з Олесієм Чупою. Аріна 

Радіонова для «Украинской Правды». 17 липня 2014 р. URL: https://life.prav-

da.com.ua/society/2014/07/17/175273/ (10.6.2020). 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 33 

• в романах этой группы просто не может быть счастливого фи-

нала, поскольку тот глубинный пессимизм, который пронизывает 

текст, задает и сюжетную логику деградации; канонические жанры 

любят счастливую концовку, что для эпохи контркультуры лишь 

означает наличие объектов для пародирования, а не подражания; 

• романы антигуманистического направления не просто про-

являют пробелы в классическом антропологическом гуманизме, но 

и стремятся заполнить их тонкими нитями индивидуальных иллю-

зий авторов; парадоксальный нарратор в этих произведениях присут-

ствует всегда и создает позицию альтернативного мировосприятия. 

Еще один характерный для нашего времени пример парадок-

сального рассказчика можно наблюдать в романе Виктора Пелевина 

iPhuck 10 (2017), где история рассказывается литературно-полицей-

ским алгоритмом Порфирием Петровичем, то есть вообще не челове-

ком, а человекоподобным компьютером. Собственно, рассказчиком 

в романе является программа. Порфирий Петрович раскрывает тай-

ны литературного программирования:  
 

Это как с обезьяной, способной за миллион лет настучать на ма-

шинке Войну и мир - только в случае с RCP мы отводим миллиард 

лет, делаем обезьяне серьезный оверклок воткнутым в задницу высо-

ковольтным проводом – и ожидаем, что она напишет нам не Войну 

и мир, а программу, способную написать Войну и мир47.  

 

Парадоксальность образуется технократическим цинизмом 

Порфирия Петровича, а весь роман воспринимается как пародия на 

жанр романа о творце. Программа заменяет творца, даже превосхо-

дит его. Роман же о творце теперь рассматривается с позиции усовер-

шенствованной программы, которая может писать гениально и бес-

конечно. Итак, узнаваемость характеристик романа о творце, впро-

чем, не дает им развиваться в компьютеризированном пространстве 

современности так же, как и сказкам Льюиса Кэрролла. Анаморфоза 

– изменение позиции созерцания жанра – это не метаморфоза, кото-

рая способствовала образованию многочисленных жанровых транс-

формаций, а радикальное отторжение канонического жанра, не со-

держит попытки его трансформации. 

 
47 Пелевин Виктор: iPhuck 10. Москва 2017, c.191. 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 34 

В современной украинской литературе к парадоксальному нар-

ратору-нечеловеку (или не совсем, скажем так, человеку) примыкает 

роман Петра Яценко Нечуй. Немов. Небач (2017). Хотя у Петра Яцен-

ко, в отличие от Виктора Пелевина, изображена не современность, 

а 1) времена Ивана Нечуя-Левицкого, то есть конец ХIХ – начало ХХ вв.; 

2) не электронный человек-программа расказывает о тайнах творче-

ской лаборатории писателя, а создается иллюзия на основе альтерна-

тивной истории с механистической фантастикой. Неантропологиче-

ский рассказчик – это новое в литературе, как и в теории о ней.  

В романе Петра Яценко представлен не электронный, а меха-

нический мир:  
 

Пришло внезапное озарение: этот мир – механизм. От самой глу-

бины до верхушек гор им движут подземные пружины, валы и ры-

чаги. Плиты континентов двигаются по смазанным дегтем рельсам, 

инженеры в бюрах высчитывают, кому умереть, а кому – родиться. 

Деревья и животные тоже имеют свои механизмы: металлические 

паровые сердца размеренно подсчитывают время, будто часы, насе-

комые летают по четко определенным маршрутам. Бог, как и тучи, 

состоит из пара. Пар – он и есть Бог, ибо вездесущ48.  

 

В таком механистическом мире герой Иван получает предло-

жение заменить живое сердце на “совершенный механизм“. Пожа-

луй, с романом Виктора Пелевина Яценко объединяет только юмор 

технологического плана. Порфирий Петрович нисколько не страдает 

от осознания своего искусственного происхождения, более того, опре-

деленно уверен в собственном превосходстве над человеком, Иван 

Левицкий же считает себя “человеком-механизмом“, страдает от на-

падения собак и никак не радуется своей механической обновке. 

Образ писателя Ивана Левицкого как полумеханического человека 

в механическоми мире – это не фантазии в духе переписывания 

истлевшего прошлого альтернативщиками, да и сам роман Петра 

Яценко не является биографическим романом о судьбе украинского 

писателя Ивана Нечуя-Левицкого. Перед нами некое подобие биогра-

фического романа, романа о творце и фэнтези на механистическую 

тематику, но и это еще не все. 

Кроме ассоциативно-алюзивной связи романа Петра Яценко 

с некоторыми классическими жанрами, существует и текстовая связь: 

 
48 Яценко Петро: Нечуй. Немов. Небач. Львів 2017, с.39. 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 35 

роман разбит на фрагменты, напоминающие записи в дневнике, каж-

дый фрагмент имеет год и название населенного пункта. Места очень 

разнообразны: Киев, Седльце, Стеблив, Львов, Богуслав, Варшава, 

Вена. Имеются также характеристики шпионского романа. Напри-

мер, Археографическая комиссия комментируется официантом в ка-

фе таким образом: “Конспиративное название, но оно отображает 

суть. Эта секретная служба империи, которая похищает важные доку-

менты. Правда, работают там дураки, как этот… – у вовлеченного 

в наблюдение шпиона в это время двое ребят вытаскивают порт-

моне“49. Черты шпионского романа в данном случае пародируются. 

К тому же оказывается, что секретные агенты похитили Джерю50 

Ивана Нечуя-Левицкого. Роман содержит множество достоверных 

фактов. Например, вспоминается Седлецкий губернатор Громека, 

который действительно правил местечком Седльце в 1867-1877 годах. 

Роман Петра Яценко наполнен реальными личностями и географиче-

ски точными описаниями. Правда, паралельно вполне реалистично 

описаны упыри и какие-то духи, посещающие Нечуя-Левицкого-пер-

сонажа. В этом произведении все комически перевернуто, окрашено 

иронией и сарказмом. Писательский труд напрочь лишен сакрально-

го ореола и даже неоправданно унижен: “Я Николай Лысенко, – про-

шептал нищий, оглянулся и на мгновение отцепил грязную бороду. – 

Должен нынче попрошайничать на сборник народных песен“51. 

Каждое из названных жанровых подобий существует без транс-

формаций; оно просто попадает в мир иной реальности, напоминаю-

щей трансреальность литературного киберпанка. Впрочем, произве-

дение Петра Яценко абсолютизирует механику, паровые двигатели, 

телефоны и прочие достижения ХІХ века, его нарратор – чудак, во-

влеченный в загадочные перемещения Левицкого, казалось бы, 

совершенно случайно. Мировоззрение нарратора весьма хаотичное, 

наполненное мифами технологического прогресса и старыми веро-

ваниями в упырей. Сама личность украинского писателя Ивана Се-

мёновича Нечуя-Левицкого переосмысливается. Ведь утверждается, 

что у него железное изготовленное в Германии сердце вместо живого 

 
49 Ibidem, с.78-79. 
50 Имеется в виду литературное произведение Микола Джеря украинского 

писателя Ивана Нечуя-Левицкого. Но в то же время, существует и 

одноименная экранизация этого произведения. 
51 Яценко Петро. Ibidem, с.117. 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 36 

и весь его писательский успех определяется именно этим фактом. 

Пропускать классику через парадоксальное мировоззрение в наше 

время стало модой. Разнообразие парадоксальных нарраторов сви-

детельствует о масштабах преобразования романа.  

Все описанные выше варианты жанрового обновления не имеют 

никакого отношения к метаморфозам; они осуществлены на основе 

анаморфоз, то есть не ставят задачей частичное преобразование или 

трансформацию той или иной характеристики давно известного ка-

нонического жанра, пересмотру подлежит канонический жанр в це-

лом, а не его отдельные характеристики. Анаморфоза как специфиче-

ское оптическое искажение изображения возвращается к жизни на-

шим сознательным желанием синкретизации оригинального жанра 

вне миметического принципа. Частые обращения теоретиков к проб-

леме анаморфического вúдения свидетельствуют о том, что неза-

метно произошел переход внутри нашего эстетического чувства от 

метаморфозы как доминанты преобразования художественного 

объекта – к анаморфозе, которая была доминантой в ХVI веке, но 

с тех пор занимала скромное положение и лишь частично актуали-

зовалась в творчестве сюрреалистов.  

Подчеркивая современные изменения понятийных векторов, 

М. Мерло-Понти считает, что достичь глубин человеческого восприя-

тия и воспроизведения образов мира, возможно лишь осознавая “не-

зримость вещи”, которая открывается только “при правильном на-

блюдении“52. Ж. Лакан подробно пишет об анаморфозе на картине 

Французские послы Ганса Гольбейна:  
 

Наблюдение организуется способом, который можно в целом на-

звать образной функцией. Загадывается эта функция соответствием 

двух пространственных фигур, в которой каждой точке одной фигуры 

соответствует точка другой. Какие бы оптические приборы их отно-

шения не опосредствовали, и образ, о котором идет речь, был бы вир-

туальным или реальным, соответствие между точками остается су-

щественней. То, что возникает в поле созерцания в качестве образа, 

сводится к простейшей схеме, позволяющей установить анаморфозу, 

то есть к соотношению образа, привязанного к определенной поверх-

ности, с такой точкой, которую мы назовем точкой геометральной. 

 
52 Мерло-Понти Морис: Видимое и невидимое. Философское вопрошание. 

Минск2006, с.31. 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 37 

Все, что задается этим методом – методом, где прямая линия высту-

пает как световой луч, – мы склонны называть образом53.  

 

По его мнению, в основе анаморфозы положен принцип “обрат-

ной перспективы”, следовательно, особый способ наблюдения объекта. 

Интересное толкование анаморфозы предлагает Джеймс Эл-

кинс:  
 

Эта концептуальная последовательность влечет за собой истори-

ческую последовательность, и для того, чтобы ее представить, я хотел 

бы привести третье понятие, которое находится “между” алеамор-

фами и криптоморфами, это – анаморфы (anamorphs). На протяже-

нии XVI и XVII вв. анаморфы являлись наиболее распространенным 

видом скрытых образов. Анаморфы (что означает “без формы”), 

представляли собой изображения, созданные при помощи перспек-

тивы (или же со знанием перспективы, но без непосредственного 

использования ее правил), и потому их можно было увидеть, только 

заняв определенную позицию. Вытянутый череп на картине Ганса 

Гольбейна Французские послы является классическим, претерпев-

шим многократные интерпретации примером54.  

 

Цитата раскрывает классическое понимание анаморфа в живо-

писи, которое должно признать первоначальным относительно со-

временных, однако автор на этом не останавливается:  
 

Сокрытие и обнаружения, видение и высматривание (seeing and 

seeing-in) – все вовлечено в игру с более интересными анаморфами. 

По мере того как копрологическая сцена становится зримой, Иона 

и кит (грубая метафора телесного высвобождения) исчезают, а когда 

череп становится видимым, французские послы и их мирская 

принадлежность затуманиваются и “прячутся”. Нетрудно понять, по-

чему анаморфы становятся популярными через пятьдесят лет после 

их второго открытия сюрреалистами и как они приспосабливаются 

к интерпретативным излишкам в качестве метафоры потерпевшей 

неудачу субъективности и умерщвления картезианского субъекта55.  

 

 
53 Лакан Ж.: Анаморфоза, в: Четыре основные понятия психоанализа 

(Семинары: Книга XI (1964)). Москва, 2004, с.96. 
54 Элкинс Джеймс: Исследуя визуальный мир. Вильнюс 2010, с.243. 
55 Элкинс Джеймс: Исследуя визуальный мир. Вильнюс 2010, с.244. 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 38 

Дж. Элкинс связывает возрождение анаморфоз с развитием 

представлений о перспективе в живописном искусстве и архитектуре 

и упадок в XIX в., когда более причудливые и соблазнительные опти-

ческие игрушки начинают вытеснять их. 

С. Жижек пишет о “идеологической анаморфозе”:  
 

Собственно, идеологическое измерение состоит в эффекте опре-

деленного “искажения перспективы”: элемент, репрезентирующий 

инстанцию чистого означающего в поле значения, - элемент, позво-

ляющий нонсенсу означающего оказаться в средоточии значения, - 

воспринимается как точка, в которой значение достигает своей мак-

симальной наполненности, как точка, “придающая значение” всем 

другим элементам и тем самым предающая цельность полю (идеоло-

гических) значений. (...) Короче - чистое различие воспринимается 

как Идентичность, исключенная из игры отношений и дифферен-

ций, и даже гарантирующая им гомогению. Такое “искажение перс-

пективы” можно назвать идеологическим анаморфозом. Ж. Лакан 

любил приводить в пример Послов Гольбейна: если посмотреть 

справа на то, что впереди кажется просто большим, “вздыбленным”, 

и казалось бы, мало что значащим пятном, то можно заметить 

очертания черепа56.  

 

Такое представление об идеологической анаморфозе распро-

страняется в современной науке все активнее, наиболее полно вопло-

щая особенности мышления и соответственно литературоведческих 

интерпретаций на рубеже ХХ-ХХI вв. Повторяемость анаморфиче-

ских искажений сделала их константным художественным фоном57. 

Постепенно сложилось представление, что любой объект или поня-

тие может иметь анаморфный статус. 

Характеристики современного романа синтезированы мной на 

основе многочисленных текстов как писателей, так и теоретиков 

литературы. Они представляют собой целостность, которую в данной 

статье я могу изложить только тезисно. Современный роман прежде 

всего поражает такими свойствами: 

1 – смешением родов/видов литературы, как и видов искус-

ства. Пример: роман Брижит Обер Лишняя душа (2006) или Нечуй. 

Немов. Небач (2017) Петра Яценка, в которых поэзия стала частью 

текста. Но такое органическое совмещение лирики с другими родами 

 
56 Жижек Славой: Возвышенный Объект Идеологии. Москва 1999, с.51. 
57 См. об этом детальнее: Кьеркегор Серен: Повторение. Москва 1997.  



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 39 

литературы наблюдается уже в романе Игра в бисер (1943) Германа 

Гессе, у Бориса Пастернака в Докторе Живаго (1955) и др. В совре-

менной же литературе лирика все чаще проникает в ткань романной 

формы, смешение родов давно перестало удивлять публику, оно 

стало скорее закономерностью, чем инновацией. Если А. Фаулер в се-

редине ХХ века писал о смешении родов как о распространенном 

виде жанровых трансформаций, то в наше время эти трансформации 

стали столь частыми, что перестали замечаться читателем. 

2 – отличается когнитивным финалом (характерно для рома-

нистики Харуки Мураками, Милорада Павича, позднего Габриеля 

Гарсиа Маркеса. Такая концовка предполагает две, часто противо-

положных идеологически, романных развязки. В романе Кафка на 

пляже Харуки Мураками сталкиваются два типа мировоззрения – 

материалистическое и идеалистическое, основанное на японской эзо-

терике небытия. Двойной эффект получается именно потому, что чи-

татель обладает или первым, или вторым мировоззрением и в зави-

симости от этого верит либо в невозможность отцеубийства Кафкой, 

исходя из объективных данных романного пространства, детермини-

рованных научным опытом, либо в неотвратимость преступления 

Кафки, если у читателя превалирует эзотерическая картина мира); 

3 – отдельные романные модификации обычно не повторя-

ются даже в творчестве одного писателя-современника (Джонатан 

Сафран Фоер каждый новый роман пишет по новой нарративной 

и идеологической схеме. Современная литература богата многочис-

ленными романными модификациями, поскольку по-прежнему со 

времен романтизма остается актуальным спрос на оригинальность, 

более того, он только углублялся и расширялся в ХХ веке. Нарра-

тивная схема романа варьируется с каждым последующим произве-

дением не только отдельно взятого писателя, но в потоке литературы. 

Писатели, которые придерживаются единожды изобретенной нарра-

тивной схемы малочисленны и явно уступают в плане количества 

читателей тем, кто легко переходит на позиции радикального обваль-

ного преобразования способа повествования и литературного кон-

струирования в целом); 

4 – отсутствием ориентации на определенную традицию про-

шлого (формула Цветана Тодорова «жанры происходят от других 

жанров» переосмысливается в формулу «жанры происходят от пре-

зрения других жанров». Роман был и остается жанром «последних 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 40 

вопросов», лабораторией новых идей и в этом качестве он и прежде 

не имел ориентации на усиление какой бы то ни было традиции. 

Нынче же традиция раздражает, ей бросается вызов. И когда Фрэнсис 

Фукуяма призывает сеять не предубеждения, а знания, он говорит 

о преодолении любой из ныне действующих или хотя бы сколь-ни-

будь заметных традиций. Романистика контркультуры делает этот 

призыв своим манифестом. Хельмут Крауссер в романе Сытый мир 

переворачивает все традиции, демонстрирует изнанку мира. Плеяда 

странных персонажей постгуманизма и антигуманизма в литературе 

– бомжи, наркоманы, алкоголики, сумасшедшие, преступники 

и дельцы темного мира – давно утвердилась и больше не возмущают 

читающую публику); 

5 – нежеланием авторов создавать завершенные концепты 

(тем более, готовые рецепты или рекомендации, идеологические ин-

вективы, кроме тех случаев, когда речь идет об откровенном противо-

стоянии культур в идеологии литературного киберпанка. Культ абсо-

лютной свободы, сопровождаемый романным творчеством, модули-

руется в довольно стабильную схему вседозволенности и обречен-

ности на произвол. В романе Брюса Стерлинга Дух времени персо-

нажи – это мятежные, безбашенные люди, которые принадлежат 

суете и динамике современного мира эстрады больше, чем себе и мы-

слительным практикам. В романе Распознавание образов Вильяма 

Гибсона героиня Кейс также несется по неведомой стезе к неизвест-

ности, мало задумываясь над последствиями своих поступков и пере-

мещений. Персонажи литературного киберпанка не анализируют 

современное состояние человечества, принимая все его извращения 

как норму); 

6 – отказом от реалистического модуса письма, как и одно-

значного авторского присутствия в тексте, преимущества теперь на 

стороне парадоксального нарратора (от Гренуя в Парфюмере Пат-

рика Зюскинда до аутичного Кристофера в романе Марка Хеддона 

Необыкновенный случай с собакой ночью); 

7 – «разрушением поэтики» классической романной формы 

(например, ХIХ в. определение Хосе Ортеги-и-Гассета двух форм ро-

мана – реалистического и импрессионистического – в данном случае 

послужит отправной точкой. Постмодернистский период узаконил 

постнеклассические художественные формы, при чем они домини-

руют даже в творчестве тех писателей, которые не ассоциируют себя 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 41 

с эстетической системой «пост», как Эрик-Эммануель Шмитт, Сильви 

Жермен, Мюриель Барбери или Галина Пагутяк); 

8 – нарастание тенденции монологизма, при чем нарратор 

почти всегда – парадоксальный (вместо всенарастающего диалогизма 

предыдущих эпох литературы, согласно Михаилу Бахтину. Поль Ри-

кёр признавал проблематичность нарастания монологизма: «Такое 

отклонение от диалогического измерения речи в сторону монолога 

создает огромные проблемы, технические и теоретические одновре-

менно…»58); 

9 – анаморфическое преобразование жанра доминирует на 

данном этапе становления литературы (анаморфоза представляет 

собою математический алгоритм смещения плоскостей в результате 

которого известные до банальности жанры вдруг преобразуются 

в ничтожно малые элементы текста или же частично воспроизво-

дятся в системе нового мировоззрения). 

10 – использование компьютерных технологий в конструиро-

вании романной формы и связанное с этим непомерное разрастание 

экфрастических романов (повестей, новелл, сказок). Поскольку все 

виды искусства благодаря технологиям, интернету, виртуальным 

музеям стали весьма доступными любому человеку, то писатели не 

прочь использовать это в своем творчестве; так, в произведения все 

чаще попадают многочисленные артефакты культуры, становясь сю-

жетной канвой и образной системой современного романа. И это не 

только романы-экфрасисы (Кики ван Бетховен Эрика-Эммануеля 

Шмитта, Фламандская доска Артуро Переса-Реверте, Стамбул город 

воспоминаний Орхана Памука, Любовь в стиле барокко Владимира 

Даниленко и пр.), но и романы с экфрасисом (например, все романы 

Дэна Брауна) постоянно расширяют свои границы визуализации. 

Таким образом, нарушив все классические законы конструиро-

вания данного жанра, роман все же продолжает существовать и ак-

тивно с максимальной репрезентативностью штурмует прилавки 

и сайты.  

Расширение жанровых возможностей романа в литературе 

ХХI века является прямым последствием теоретического бунта пост-

модернистов. Многочисленные аналитические откровения постмо-

 
58 Рикёр Поль: Время и рассказ. Конфигурации в вымышленном рассказе. 

Москва – Санкт-Петербург 2000, том 2, с.97. 

 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 42 

дернистов только способствовали становлению разнообразных моди-

фикаций романа: теория открытого текста, интертекстуальности, ри-

зомы и симулякра, неомифа, трансреализма, киберпанка, декон-

структивизма и пр. Все они вместе создавали экспериментальный 

климат для развития романных форм. И основной тенденцией ро-

манных превращений стала анаморфоза. Метаморфические преоб-

разования романных жанров вовсе не исчезли, но их функциональ-

ное значение и частотность и литературном процессе свидетель-

ствуют о катастрофическом проигрыше перед анаморфозой. Произо-

шло необратимое изменение – на уровне когнитивных предпосылок 

– и метаморфические пробразования больше не радуют эстетическое 

чувство современника, в то время, как анаморфические возымели 

притягательность и им отдано предпочтение масового читателя. 

Смерть автора и критики (Роллан Барт), списходительное отношение 

к плагиату (Натали Пьеге-Гро), отказ от любого центра (Жак Дерри-

да), вытеснение аллегорий метафорами, предпочтительно симфо-

рами (Поль де Ман), уничижение человеческого образа в культуре 

и литературе (Жак Бодрийяр, Делез и Гваттари) и пр. создали атмо-

сферу относительности истины и ненадёжности когнитивной сферы 

человека. Самый большой удар постмодернистами был нанесен поня-

тийной сфере человека. Недоверие к науке, познанию в целом стало 

столь огромным, что разростание альтернатив мистического плана 

и прочих искажений неизбежно приводило к созданию многоплано-

вых, панорамных анаморфоз там, где раньше отводилось место исти-

не. Романные формы удобны своей восприимчивостью к меняю-

щейся действительности, в том числе рождаемой нашим сознанием, 

и потому их гибкость и приспособляемость превзошла возможности 

всех остальных жанров; роман стал вездесущим, доминантным. Кто 

сегодня не читал романы? Таких людей не существует. А кто регу-

лярно читает стихотворения? Я вряд ли ошибусь, если заявлю, что 

количество читателей с таким вкусом явно проигрывает предыдущей 

группе. Эта простенькая статистика говорит о существенных когни-

тивных и эстетических (с ними связанных) изменениях.  

Анаморфоза идеологична, хотя маскируется художественным 

экспериментом. Но идеология ее понятна только тому, кто способен 

восстановить искажение до его первобытного лика. Поэтому идеоло-

гия анаморфозы – ускользающая, немиметическая, завуалированная 

способом наблюдения как специфическим художественным кодом. 



ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 43 

Анаморфически наблюдаемый жанр – это совершенно новый способ 

его презентации в литературном процессе. Количественные (накоп-

ленные) характеристики жанров, дискусии и теории, – все это вместе 

не поддается сомнению или преобразованию на свой лад, жанровые 

системы предыдущих эпох признаются и не подвергаются пере-

смотру, корректировке. Поскольку мы имеем дело преимущественно 

с жанром, который доминирует над всеми прочими – с романом, – то 

он как вечно становящаяся форма приемлет разнообразие, в нем 

уживаются противоречия и формы, и содержания. Анаморфоза в ро-

мане – наиболее толерантный и ситемообразующий принцип органи-

зации текста, поскольку позволяет представить любой жанр относи-

тельного другого жанра без коррекции и отрицания. Анаморфоза от-

крывает иную по отношению к собственно авторскому тексту плос-

кость оценивания и превращает все описанное всего лишь в материал 

к размышлению. Жанры в анаморфической плоскости неприкаса-

емы, так как они – дети прошлого, которое уже не изменится. Ана-

морфическое соподчинение их в новом тексте указывает на вторич-

ность этого культурного слоя и на незыблемость становящегося но-

вого. Критика постмодернистами всех предшествующих им традиций 

настолько расшатала устои, нормы, каноны, что анаморфоза стала 

привычной в потоке восприятия. Вариации ее создания в художест-

венном тексте весьма многочисленны. Мы рассмотрели более-менее 

детально только одну из них. 

 

 

REFERENCES: 
 

Bairon J. G.: Videnie suda, v: Sobranie sochinieniy v 4 tomach, tom 3: 

Poemy i satiry. Moskva 1981, s. 239-270 (Байрон Дж. Г.: Видение 

суда, в: Собрание сочинений в 4 томах, том 3: Поэмы и сатиры. 

Москва 1981, c.239-270).  

Bakhtin M.M.: Epos i roman, v: Literaturno-kriticheskie stat'i. Moskva 

1986, c.392-428 (Бахтин М.М.: Эпос и роман, в: Литературно-кри-

тические статьи. Москва 1986, c. 392-428). 

Bleik Wiliam: Videnia Strashnogo Suda. Moskva 2002 (Блейк Уильям: 

Видения Страшного Суда. Москва 2002). 

Geddon Mark: Dyvnyi vypadok iz sobakoiu vnochi. L’viv 2010 (Хеддон 

Марк: Дивний випадок із собакою вночі. Львів 2010). 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 44 

Gibson William: Raspoznavanie obrazov. Sankt-Peterburg 2015 (Гиб-

сон Уильям: Распознавание образов. Санкт-Петербург 2015). 

Deresh L’ubko: Arhe. Kharkiv 2012 (Дереш Любко: Архе. Харків: Фоліо, 

2005) 

Donbas ochyma mashynista-pys'mennyka. Interv'u z Olersiem Chupoiu. 

Arina Radionova dlia Ukrainskoi pravdy 17 lypnia 2014 r. (Донбас 

очима машиніста-письменника. Інтерв'ю з Олесієм Чупою. Аріна 

Радіонова для Украинской Правды 17 липня 2014 р.) URL: 

https://life.pravda.com.ua/society/2014/07/17/175273/ (9.06.2020). 

Zhyzhek Slavoi: Vozvyshennyi Ob’ekt Ideologii. Moskva 1999 (Жижек 

Славой: Возвышенный Объект Идеологии. Москва 1999). 

Istoria urodstva. Pod redakciei Umberto Eko; perevod s ital. A.A. Sabash-

nikovoi, I. V. Makarova, E. L. Kassirovoq, M. M. Sokol'skoi. Moskva 

2007 (История уродства. Под редакцией Умберто Эко; перевод 

с итал. А. А. Сабашниковой, И. В. Макарова, Е. Л. Кассировой, 

М. М. Сокольской. Москва 2007). 

Krausser Hel'mut: Sytyi mir. Sankt-Peterburg 2004 (Крауссер Хельмут: 

Сытый мир. Санкт-Петербург 2004). 

Kristeva Julia: Sila uzhasa. Esse ob otvraschenii. Kharkov – Sant-Peter-

burg 2003(Кристева Юлия: Сила ужаса. Эссе об отвращении. 

Харьков – Санкт-Петербург 2003). 

K'erkegor Seren: Povtorenie. Moskva 1997 (Кьеркегор Серен: Повто-

рение. Москва 1997). 

Lakan Zh.: Anamorfoza ( Лакан Ж: Анаморфоза, в: Четыре основные 

понятия психоанализа. Семинары: Книга XI (1964)). Москва 2004. 

С.88-101. URL: https://www.psyoffice.ru/135-lakan-zhak-chetyre-

osnovnye-ponjatija.html, 10.06.2020). 

Merlo-Ponti Moris: Vidimoe I nevidimoe. Filosofskoe voproshanie. Minsk 

2006 (Мерло-Понти Морис: Видимое и невидимое. Философское 

вопрошание. Минск 2006). 

Moskvin V.P.: Russkaia metafora. Ocherk semioticheskoi teorii. Moskva 

2007 (Москвин В.П.: Русская метафора. Очерк семиотической 

теории. Москва 2007).  

Nerval Zherar de: Avrelia, v: Misticheskie fragmenty. Sankt-Peterburg 

2001, s.405-470 (Нерваль Жерар де: Аврелия, в: Мистические 

фрагменты. Санкт-Петербург 2001, c.405-470). 

https://www.psyoffice.ru/135-lakan-zhak-chetyre-osnovnye-ponjatija.html
https://www.psyoffice.ru/135-lakan-zhak-chetyre-osnovnye-ponjatija.html


ПАРАДОКСАЛЬНЫЙ НАРРАТОР СОВРЕМЕННОГО РОМАНА… 
 

 

 45 

Pevlychko Solomia: Roman iak intelektualna provokacia, v: Teoria litera-

tury. Kyiv 2002, 679 s. (Павличко Соломія. Роман як інтелекту-

альна провокація, в: Теорія літератури. Київ 2002). 

Pelevin Viktor: iPhuck 10. Moskva 2017 (Пелевин Виктор: iPhuck 10. 

Москва 2017). 

Rikior Pol’: Vremia i rasskaz. Konfiguracii v vymyshlennom rasskaze. 

Moskva – Sankt-Peterburg 2000, tom 2, (Рикёр Поль: Время и рас-

сказ. Конфигурации в вымышленном рассказе. Москва – Санкт-

Петербург 2000, том 2). 

Riftin B. L.: Typologia i vzaimosviazi srednevekovyh literatur, v: Typo-

logia i vzaimosviazi srednevekovyh literatur Vostoka i Zapada. Mos-

kva 1974 (Рифтин Б.Л.: Типология и взаимосвязи средневековых 

литератур, в: Типология и взаимосвязи средневековых литера-

тур Востока и Запада. Москва 1974). 

Pudnev V.: Slovar bezumia. Movkva 2005 (Руднев В.: Словарь безумия. 

Москва 2005). 

Ruker Rudi: Manifest transrealizma (Рюкер Руди: Манифест транс-

реализма) URL: http://www.streettech.com/bcp/BCPgraf/Manifes-

tos/transreal.htm (10.06.2020). 

Suenvik Maikl: Postmodernizm v fantastuke: Rukovodstvo polzovatelia 

(Суенвик Майкл: Постмодернизм в фантастике: Руководство 

пользователя) URL: http://danshorin.com/liter/swanvik1.html 

(10.06.2020). 

Selivanova O.O.: Suchasna lingvistika: Napriamy i problemy. Poltava 

2008 (Селиванова О.О.: Сучасна лінгвістика: Напрями і проб-

леми. Полтава 2008). 

Tynianov Iu. N.: Literaturnyi fakt, v: Poetyka. Istoria literatury. Kino. 

Moskva 1977, s.255-270 (Тынянов Ю. Н.: Литературный факт, в: 

Поэтика. История литературы. Кино. Москва 1977, c.255-270). 

Chupa Oleksiy: Bomzhi Donbasu. Homo Profudos. Brusturiv 2014 (Чупа 

Олексій: Бомжі Донбасу. Homo Profugos. Брустурів 2014). 

Shtirle Karlhaints: Istoria kak exemplum - exemplum kak istoria. K vo-

prosu o pragmatike i poetike povestvovatel'nyh tekstov, in: Nemeckoe 

filosofskoe literaturovedenie nashyh dnei. Antologia. Sankt-Peterburg 

2001, s.61-95 (Штирле Карлхайнц: История как exemplum – exem-

plum как история. К вопросу о прагматике и поэтике повество-

вательных текстов, в: Немецкое философское литературове-

дение наших дней. Антология. Санкт-Петербург 2001, c.61-95). 



ТАТЬЯНА БОВСУНОВСКАЯ 
 

 

 46 

Elkins Jeims: Issleduia vizualnyi mir. Vilnius 2010 (Элкинс Джеймс: 

Исследуя визуальный мир. Вильнюс 2010). 

Jauss Hans-Robert: Srednevekovaia literatura i teoria genrov, „Vestnik 

MGU”. Seria filologia, 1998, N2, s.96-121 (Яусс Ханс-Роберт: Средне-

вековая литература и теория жанров, „Вестник МГУ“. Серия фи-

лология, 1998, № 2, c.96-121).  

Yatsenko Petro: Nechui. Nemov. Nebach. Lviv 2017 (Яценко Петро: 

Нечуй. Немов. Небач. Львів 2017). 

Aarseth Espen J.: Cybertext: Perspective of Ergodic Literature. Baltimore & 

London, 1997.  

Heinze R. Violations of mimetic epistemology in first-person narrative 

fiction, in: // Narrative. Columbus: Ohio State University, 2008, Vol. 16, 

N 3, p.279-297. 

Eagleton, Terry: Tragedy and the Novel, in: Sweet Violence: The Idea of 

the Tragic. Oxford: Blackwell Publishing, 2003, p.180-181. 

McKeon, Michael: Generic Transformation and Social Change: 

Rethinking the Rise of the Novel, in: Theory of the novel: a Historical 

approach. Ed. by McKeon Michael. Baltimore & London: The Johns 

Hopkins UP, 2000, p.382-399. 

 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 

Самарский государственный социально-педагогический университет 

(Самара, Россия) 
 

ORCID 0000-0002-9474-1955  

e-mail: m.ilicheva09@gmail.com 

 

 

 

 

ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 

 

TYPOLOGY OF „UNRELIABLE” NARRATOR 

 

 

 

Abstract: 

The article is devoted to the typology of an „unreliable” narrator, which analyzes 

two main types: erroneous narrators and narrators that deliberately transmit false 

information. Erroneous narrators transmit false information due to circum-

stances, like altered memory, limited outlook, naive perception, unprofessiona-

lism, mental disorders, deviant behavior of a criminal, changes in perception of 

the surrounding reality, i.e. philosophical reflections within the reality of the 

world. Consciously unreliable narrators can hide the truth from heroes and 

readers in order to hide their own guilt or create a special narrative intrigue, some 

of them want to be caught. A special type of narrator is represented by storytellers 

who, using a game with points of view, demonstrate the philosophical idea of the 

unattainability of absolute truth. The named types of „unreliable” narrators are 

studied on the basis of the works of Russian and foreign literature belonging to 

the non-classical paradigm of artistic expression.  

 

Key words: „unreliable” narrator, narrative, unreliability, „deceived reader's 

expectation” effect, reception 

 



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 48 

Современное литературоведение демонстрирует особое внима-

ние к фигуре „ненадежного” нарратора в тексте. Растет число науч-

ных работ, посвященных анализу этого типа нарратора (У. Бут, 

Д. Филан, Т. Якоби, Г. Олсон, А. Нюннинг, Д. Шэнь, Г.А. Жиличева, 

А.В. Жданова). Все чаще производятся попытки дать определение 

этому типу нарратора, охарактеризовать условия его присутствия 

в тексте. Особое внимание исследователи уделяют определению ти-

пов „ненадежных” нарраторов. В данной статье мы рассмотрим суще-

ствующие типологии и предпримем попытку создать собственную.  

Литературоведом, впервые выдвинувшим определение „нена-

дежного” нарратора, стал У. Бут в работе Риторика художественной 

прозы в 1961 году. В своем определении он называет нарратора „на-

дежным”, если тот „говорит или действует в соответствии с нормами 

произведения (то есть, с нормой имплицитного автора)”1. Таким об-

разом, степень ненадежности нарратора зависит от того, насколько 

его нормы не совпадают с нормами имплицитного автора. Ненадеж-

ность также диктует особые требования к читательской рецепции. 

Д. Филан отмечает, что „нарратор-персонаж “недостоверен”, когда он 

или она рассказывают о событии, человеке, мысли, вещи или другом 

объекте в нарративном мире не так, как мог бы рассказать имплицит-

ный автор”2. Д. Шэнь подводит итоги исследования нарративной не-

достоверности в следующем определении, которое представляется 

нам обоснованным: „Если повествователь неверно или недостаточно 

полно сообщает о событиях и людях, интерпретирует и оценивает их, 

он является ненадежным или недостоверным”3. Характеристиками 

„ненадежного” нарратора справедливо считают лживость, забывчи-

вость, неадекватность, желание дать искаженную картину мира, ма-

нипулировать читателем в своих интересах и при этом невольное 

самообличение персонажа4.  

 
1 Wayne Booth: The Rhetoric of Fiction. Chicago 1961, p.158-159. 
2 James Phelan: Living to Tell about It. Ithaca 2005, p.49.  
3 Дань Шэнь: Нарративная недостоверность: типы, подходы и перспек-

тивы исследования, „Narratorium” 2012, №2 (4). Режим доступа: http://nar-

ratorium.rggu.ru/article.html?id=2628919 (24.01.20). 
4 Анна Жданова: К истории возникновения литературного феномена нена-

дежной наррации, „Вестник Волжского университета им. В. Н. Татищева” 

2009, №2, с.151. 



ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 
 

 

 49 

Перейдем к анализу типологий „ненадежного” нарратора. 

Можно заметить, что во многом они сходны. В различных вариантах 

исследователи делят „ненадежного” нарратора на ошибающегося 

и сознательно передающего неверные сведения. Так, Г. Олсон выде-

ляет ошибающегося и не заслуживающего доверия нарратора5. Пер-

вый тип проявляется ситуативно, вызван не зависящими от наррато-

ра обстоятельствами или недостаточной образованностью и инфор-

мированностью6. Он сообщает недостоверную информацию в силу 

различных причин, при этом – без злого умысла. Г.А. Жиличева та-

кими причинами считает некомпетентность или непрофессионализм 

рассказчика, измененное состояние сознания говорящего или его 

физическую неполноценность7. Причинами ошибочности суждений 

нарратора мы также признаем ограниченную точку зрения из-за 

непросвещённости, малой информированности. К ошибающемуся 

типу нарратора справедливо относят такого нарратора, который пе-

редает сведения верно, однако неправильно оценивает или интерпре-

тирует их. К примеру, классификация Д. Филана шести типов недо-

стоверности, которые группируются по двум категориям:  

1) передача неверных сведений, неверная интерпретация и не-

верная оценка – что является ошибочными сообщениями;  

2) передача недостаточных сведений, неполная интерпретация 

и недооценка – что трактуется как недостаточное8. 

На наш взгляд, к ошибающемуся типу относятся нарраторы 

с психическими изменениями. В этом отношении показательна клас-

сификация У. Риггана, который исследует такие типы, как плуты, су-

масшедшие, простаки или клоуны9, „подчеркивая соотношение меж-

ду девиантным или психически нездоровым сознанием и недостовер-

ностью, проявляющееся при описании своего жизненного опыта”10.  

 
5 Greta Olson: Reconsidering Unreliability: Fallible and Untrustworthy Narra-

tors, „Narrative” 2003, №11, p.102. 
6 Дань Шэнь: op.cit. 
7 Галина Жиличева: Нарративные стратегии в жанровой структуре ро-

мана (на материале русской прозы 1920-1950-х годов). Новосибирск 2013, 

с.88-90.  
8 Дань Шэнь: op.cit. 
9 William Riggan: Picaros, Madmen, Naifs, and Clowns: The Unreliable First-

Person Narrator. Norman 1982. 
10 Дань Шэнь: op.cit. 



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 50 

Второй тип „ненадежного” нарратора проявляется, когда 

утверждения повествователя не соответствуют друг другу11. Этот нар-

ратор стремится манипулировать чувствами читателя, скрывая от 

него истинное положение вещей. 

Приведем собственную типологию, частично опирающуюся на 

подходы исследователей и расширяющую их. Материалом для иссле-

дования стали тексты, относящиеся к неклассической парадигме 

художественности, в которой художественное произведение „обретает 

статус дискурса – трехстороннего коммуникативного события: автор 

– герой – читатель” 12 и располагает к сотворчеству. 

 

1. Ошибающийся нарратор 

1.1. Нарраторы с измененной памятью 

Данный нарратор характерен для романа Кадзуо Исигуро 

Когда мы были сиротами, который обыгрывает форму классического 

английского детективного романа13. Этот вывод можно подтвердить 

самыми первыми страницами романа. Нарратор Бэнкс сообщает чи-

тателю, что раскрывал громкие дела, пользуясь детским подарком от 

товарищей по школе – лупой: „…лупа сейчас лежит передо мной. Она 

пригодилась мне при расследовании дела Мэннеринга, я пользовался 

ею и совсем недавно, работая над делом Тревора Ричардсона”14. Чита-

тель узнает лишь название дел, которые были им якобы раскрыты, но 

нарратор не раскрывает ни сути дела, ни свои действия для решения 

загадки. Одноклассники героя насмехались над ним, говоря, что он 

„ростом не вышел для Шерлока”15. 

Нарратор, описывающий себя как одного из самых известных 

сыщиков Нью-Йорка, хочет найти своих родителей, которые пропали 

 
11 Галина Жиличева: op.cit., с.88-90.  
12 Самсон Бройтман, Натан Тамарченко, Валерий Тюпа: Теория литера-

туры. Москва 2004, Том 1, с.102.  
13 Екатерина Белова: „Ненадежный повествователь” с разных точек зре-

ния: Кадзуо Исигуро („Когда мы были сиротами”) и Рюноскэ Акутагава 

(„В чаще”), „Вестник Волгоградского государственного университета” 2013, 

№12, с.155.  
14 Кадзуо Исигуро: Когда мы были сиротами. Перевод И. Дорониной. Санкт-

Петербург 2011, с.17-18.  
15 Ibidem, с.19. 



ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 
 

 

 51 

много лет назад в Китае. Несмотря на род деятельности нарратора, 

это единственное расследование, подробно описанное в романе.  

Обратимся к одному из первых воспоминаний Бэнкса в Анг-

лии. Он помнит, что слышал разговор родной тети с незнакомцем, 

который говорит, что одинокие прогулки, „самокопание” – „естест-

венно после всего, что с ним произошло”16. В этих словах подразуме-

вается трагедия, случившаяся с родителями мальчика, которая под-

тверждается дальнейшей репликой тети: „Он хорошо обеспечен, 

в этом смысле ему повезло”17. Он подменяет реальный трагический 

факт выдумкой о пропаже родителей в Китае – и этим объясняет, 

почему родителей нет в Англии, на его родине. Читатель может пред-

положить, что родители, пропавшие более двадцати лет назад, вряд 

ли могут быть живы и ожидать его в конкретном месте – а нарратор 

знает, в каком доме они заперты: „Дом, который я ищу и который, по 

моим сведениям, находится где-то рядом, это тот самый дом, в кото-

ром держат моих родителей. Именно так, лейтенант! И речь идет 

о том, чтобы после стольких лет завершить наконец этот дело”18. Мы 

осознаем, что похитители вряд ли бы стали держать своих жертв в од-

ном месте больше двадцати лет, однако, нарратор убежден, что они 

там, и надеется, что они не пострадали. Полностью уверенный 

в своей правоте, он действует решительно и направляется в квартал, 

где ведется сражение между китайскими и японскими солдатами. 

Память нарратора настолько искажена, что он в случайном японском 

солдате узнает своего друга детства, Акиру. Сам солдат не признает их 

дружбы, не демонстрирует того, что узнал Бэнкса: „Вероятно, я пока-

зался Акире чудовищным призраком, ибо на его лице появилась гри-

маса отвращения и он с презрением плюнул в меня”19. „Акира” не на-

зывает своего настоящего имени, чтобы Бэнкс как гражданское лицо 

смог провести его через военные действия в лагерь к товарищам. По 

пути они находят нужный Бэнксу дом: нарратор опасается, как бы 

злоумышленники не узнали о его приближении и не убили его роди-

телей: „Первой смутной мыслью было, что похитители сбежали. По-

том, заметив тела, я страшно испугался, что это тела моего отца и ма-

 
16 Ibidem, с.20. 
17 Ibidem, с.20.  
18 Ibidem, с.17-18. 
19 Ibidem, с.341-342. 



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 52 

тери – похитители могли убить их при нашем приближении”20. По-

добные размышления представляются читателю обманчивыми, не 

вполне здравыми и сознательными.  

Можно предположить и смерть родителей, когда мальчик был 

совсем мал и не мог осознать эту трагедию: неслучаен заголовочный 

комплекс и финальное осознание героем себя как сироты: „Быть мо-

жет, есть люди, способные пройти по жизни, не думая о своем высоком 

предназначении. Но судьба таких, как мы, – быть сиротами в этом 

мире и долгие годы гнаться за исчезающими тенями родителей”21. 

Сам нарратор на протяжении текста несколько раз невольно 

утверждает собственное недостоверное восприятие мира: „Но даже 

тогда я отдавал себе отчет в том, что это лишь детские фантазии”22. 

Дом родителей в Шанхае нарратор описывает как „в значительной 

мере плод детского воображения”23: его образ складывается не из ис-

тинных воспоминаний, а из прекрасных мечтаний героя. 

Читатель почти сразу осознает, что перед ним искаженная 

картина мира, вызванная изменениями в сознании героя. Интересен 

диалог нарратора с Сарой – героиней, у которой тоже нет родителей 

– о времени их смерти: „Мне кажется, это случилось в незапамятные 

времена”24. Событие „выпадает” из привычной системы координат, 

оно будто происходит „вне памяти”: не в реальности, не в сознании, 

а в подсознательном, воображаемом.  

Итак, нарратор ошибается из-за изменений в памяти, пробе-

лов в памяти или из-за временной удаленности событий от момента 

рассказывания. Такой нарратор неверно воспринимает события про-

шлого, отрицает их, забывает о них, выстраивая в настоящем оши-

бочную картину мира.  
 

1.2. Нарраторы с ограниченным кругозором – „наивные нарра-

торы” 

Такого нарратора мы встречаем в романе Кадзуо Исигуро Ос-

таток дня. Читателю представлен образ английского дворецкого, 

максимально обезличенного, лишенного индивидуальности. Опреде-

 
20 Ibidem, с.368. 
21 Ibidem, с.426. 
22 Ibidem, с.46 
23 Ibidem, с.77. 
24 Ibidem, с.73.  



ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 
 

 

 53 

лим философские взгляды нарратора. Особое значение имеет его 

точка зрения на честь и достоинство. Стивенс во время своего путе-

шествия выдвигает следующий постулат: „решающим компонентом 

достоинства является способность дворецкого никогда не расста-

ваться со своим профессиональным лицом”25. Но в одном из эпизодов 

Стивенс признается, что имеет привычку подслушивать разговоры. 

Получается, что достоинство дворецкого заключается в том, чтобы 

„не потерять лицо”, а также сделать все возможное в интересах хо-

зяина. Однако подслушивание разговоров можно назвать амораль-

ным поступком с точки зрения человеческих ценностей.  

В этом отношении показательна сцена, произошедшая во вре-

мя конференции 1923 года, на которой обсуждались пути и средства 

пересмотра наиболее суровых положений Версальского договора. 

Стивенс говорит, что специально слушает разговоры между гостями 

поместья во время конференции:  
 

Я хотел постучать, но сперва, по своему обыкновению, остано-

вился и прислушался, чтобы, не дай бог, не явиться в самый непод-

ходящий момент. Для вас это маленькая предосторожность – дело, 

может, и непривычное, но я к ней всегда прибегаю и готов ручаться, 

что ею широко пользуются лица многих профессий26. 

 

Читатель ощущает разрыв между представлениями Стивенса 

о достоинстве дворецкого и общечеловеческими моральными ценно-

стями. Интересно, что в продолжение всей сцены Стивенс говорит 

о ненадежности добытых им сведений: „Сейчас уже и не помню, по-

стучался я в конце концов или нет; учитывая тревожный характер 

шанного, я, вероятней всего, посчитал нужным удалиться”27. Нарра-

тивные стратегии позволяют охарактеризовать нарратора как „нена-

дежного”, поскольку взгляды на мир, представления о людях, фило-

софские идеи, менталитет, профессия формируют суждения наррато-

ра, которые не соответствуют действительности. Читатель осознает это, 

исходя из собственных знаний, опыта и взглядов на мир, что делает 

рецепцию при прочтении подобных текстов особенно значимой. 

Наивность нарратора подтверждается его неверной интерпре-

тацией хозяина дома. Дворецкий называет его честным, благород-

 
25 Кадзуо Исигуро: Остаток дня / перевод В.А. Скороденко. Москва 2015, с.53. 
26 Ibidem, с.115.  
27 Ibidem, с.116.  



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 54 

ным человеком. Параллельно с этой характеристикой он передает 

слова и поступки лорда Дарлингтона в определенных ситуациях, бла-

годаря чему читатель понимает, что интерпретация поступков хозя-

ина героем ошибочна. К примеру, Стивенс отрицает обвинения хозя-

ина в антисемитизме, говоря, что все они „голословны” и „гнусны”28. 

Но затем он рассказывает о том, что лорд Дарлингтон приказал ему 

уволить всех евреев из прислуги „для пользы дома”29, думая о без-

опасности и благополучии гостей поместья. Читатель выясняет, что 

лорд Дарлингтон в период между двумя войнами проводил „проне-

мецкую” политику и поддерживал режим А. Гитлера. Однако глав-

ный герой оправдывает хозяина, называет его благородным джентль-

меном, считая, что Дарлингтона обманывала немецкая сторона, 

пользуясь его доверчивостью. 

В ходе повествования раскрывается только точка зрения Сти-

венса. И лишь в последней сцене показан взгляд другого дворецкого, 

вышедшего на пенсию, которого Стивенс случайно встречает вечером 

на прогулке. Случайный собеседник, услышав историю жизни Сти-

венса и его профессиональные советы, которыми он с большим жела-

нием поделился с коллегой, его размышления о смысле жизни как о 

бесконечной жертве своему хозяину, лорду Дарлингтону, в сердцах 

сравнивает его жизнь с существованием мебели в доме, которая пере-

ходит от одного хозяина к другому с покупкой дома: „Значит, вы оста-

лись при доме. Перешли, стало быть, заодно с обстановкой”30.  

Читателю кажется, что наконец-то герой прозрел, осознал свое 

обезличенное существование в качестве приложения к дому, ведь 

Стивенс заявляет, что „все отдал лорду Дарлингтону”31. Через пере-

живания о невозможности на должном уровне услужить новому аме-

риканскому хозяину пробиваются слезы о полностью прожитой и по-

терянной жизни:  
 

„– Господи, дружище, да что это с вами? Дать вам платок? […] 

– О господи, нет, спасибо, я и так обойдусь. Вы уж простите, 

поездка, видно, меня вконец вымотала”32. 

 

 
28 Ibidem, с.163. 
29 Ibidem, с.170.  
30 Ibidem, с.281 
31 Ibidem, с.282. 
32 Ibidem, с.282. 



ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 
 

 

 55 

Под конец разговора герой вовсе сомневается, достойный ли 

он человек: „А я теперь даже не имею права сказать, что сам виноват 

в своих ошибках. Вот и приходится задаваться вопросом: а много ли 

в этом достоинства?”33. Интересно, что в этих размышлениях, напол-

ненных вопросами о смысле жизни, отсутствуют понятия „профес-

сиональное достоинство”, „достоинство дворецкого”, а речь о досто-

инстве идет в нравственном плане. Мы можем понять, что герой осо-

знает ошибочность всех своих жизненных представлений, когда в по-

вествование вводится другая точка зрения. Читатель не видит лица 

собеседника, лишь слышит диалог с ним – будто диалог с самим со-

бой, со своей душой.  

Читая далее, отмечаем, что герой выбирает позицию лгать са-

мому себе и отказаться прожить этот „остаток дня” счастливой и без-

заботной жизнью на радость самому себе. Сокровенный разговор, 

мысли души, включенные в повествование лишь на несколько стра-

ниц, снова сменяются поучительным тоном, будто герой делится про-

фессиональной мудростью с другими дворецкими: 
 

Может, мне и впрямь пришло время подойти к проблеме подтру-

нивания с большим рвением […]. Сам я, разумеется, потратил много 

времени на развитие навыков „подыгрывания”, но, вероятно, до сих 

пор относился к этому делу без должного усердия34. 

 

В этом „подыгрывании” заключается все жизненное кредо ге-

роя: отсутствие понимания смысла жизни, истинных ценностей люб-

ви, семьи, дома, а лишь постоянная „игра” в жизнь: ведь дворецкий, 

по мнению Стивенса, в руки хозяина „передоверил свою судьбу”35.  

В конце романа герой снова надевает маску, он даже в своих 

записках о кратковременном отпуске показывает лишь свой костюм 

и бабочку настоящего английского дворецкого: „…Я, пожалуй, с удво-

енной силой возобновлю тренировки. Поэтому, будем надеяться, 

к возвращению хозяина я окажусь в состоянии преподнести ему при-

ятный сюрприз”36.  

 

 
33 Ibidem, с.282. 
34 Ibidem, с.285. 
35 Ibidem, с.284. 
36 Ibidem, с.285.  



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 56 

1.3. Нарраторы, передающие недостоверные сведения из-за пси-

хических расстройств 

Новелла В.Я. Брюсова В зеркале изображает героиню, суще-

ствующую в вымышленной действительности. Исследуя женскую 

психологию, Брюсов пытается проанализировать восприятие женщи-

ной этого мира, а также нарушения в психике, порождаемые превра-

щением родного и любимого мира в холодный и враждебный.  

Поскольку повествование ведется от первого лица и представ-

ляет собой запись из архива психиатра (как говорит подзаголовок но-

веллы), нарратор предлагает читателю недостоверную картину мира. 

Главная героиня с детства окружила себя зеркалами и старалась иссле-

довать миры двойников: „Были миры зеркал, которые я любила; были 

– которые ненавидела. В некоторые я любила уходить на целые часы, 

теряясь в их завлекающих просторах. Других я избегала”37. Погружение 

в мир зеркал описывается как падение в пропасть „каждым шагом пе-

реступая край, задыхаясь от ужаса и головокружения” 38. Выстроенные 

в сознании „перекрещивающиеся миры” 39становятся роднее, ценнее 

реальности. Зеркала становятся больше, чем предмет, они выходят за 

рамки, становясь „перспективами без эха”, „отдельными вселенны-

ми”40. Эти миры имеют волю, собственное сознание, более сложное, 

недоступное человеческому пониманию, „перерезывающее” наш мир.  

Особый интерес для нарратора представляют призраки, воз-

никающие в зеркалах. Каждый из них уникален: особая внешность, 

характер, возраст. Героиня изучает их как своих друзей, любит за до-

стоинства и ненавидит за недостатки: „В моем маленьком ручном 

зеркальце жила наивная девочка с ясными глазами […] В круглом 

будуарном – таилась женщина, изведавшая все разнообразные сла-

дости ласк, бесстыдная, свободная, красивая смелая. В четыреуголь-

ной зеркальной дверце шкапа всегда вырастала фигура строгая, 

властная, холодная, с неумолимым взором”41.  

Измененное сознание девушки транслирует нам ее собствен-

ное восприятие этого мира – она считает, что в зеркалах живут ее 

двойники, один из которых захватывает ее жизнь: „Я поняла, что моя 

 
37 Валерий Брюсов: Повести и рассказы. Москва 1983, с.52. 
38 Ibidem, с.51.  
39 Ibidem, с.51. 
40 Ibidem, с.51. 
41 Ibidem, с.52. 



ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 
 

 

 57 

соперница теперь живет моей жизнью, пользуется моими туалетами, 

считается женой моего мужа, занимает в свете мое место”42. Героиня 

не просто становится призраком, меняясь местами с собственным от-

ражением в зеркале, она также описывает судьбу других двойников 

по ту сторону зеркала:  
 

[…] началась моя жизнь как отражения. Странная, полусознатель-

ная, хотя тайносладостная жизнь. Нас было много в этом зеркале, тем-

ных душ, дремлющих сознаний. Мы ничего не видели, слышали смутно, 

и наше бытие было подобно изнеможению от невозможности дышать43.  
 

В конце новеллы помешательство героини доходит до край-

ности: хоть ее семья и уничтожила это роковое зеркало, она боится, 

что до сих пор является лишь собственным отражением, а ее жизнь 

захватил двойник:  
 

И все же, когда я начинаю думать о той, заточенной в моем зер-

кале, меня начинает охватывать странное колебание: а что, если 

подлинная я – там? Тогда я сама, я, думающая это, я, которая пишу 

это, я – тень, я – призрак, я – отражение44.  
 

Брюсов ставит вопрос в конце новеллы, не давая на него отве-

тов, переворачивая тем самым горизонты ожидания произведения.  
 

1.4. Нарраторы, демонстрирующие девиантное поведение 

Рассказ В.Я. Брюсова Теперь, когда я проснулся…, своим под-

заголовком Записки психопата продолжающий традиции русской 

классической литературы (Н.В. Гоголь Записки сумасшедшего, 

Ф.М. Достоевский Человек из подполья), ставит вопрос о соотноше-

нии яви и сна. Повествование ведется от первого лица нарратора, ко-

торый предпочитает существовать во сне: он изобретает несколько 

способов, благодаря которым он может управлять своим сном:  
 

Мне с детства сон нравился больше яви. Я не только не считал по-

терянным время, проведенное во сне, но, напротив, жалел часов, 

отнятых у сна для жизни наяву. Но, конечно, во сне я искал жизни, 

т. е. сновидений45. 

 

 
42 Ibidem, с.56. 
43 Ibidem, с.56. 
44 Ibidem, с.59. 
45 Ibidem, с.44. 



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 58 

В своих записках нарратор подробно рассуждает о природе сна 

и о его взаимосвязи с действительностью, делая выбор в пользу су-

ществования во сне:  
 

Вся разница между явью и сном лишь в том, что сонная жизнь 

у каждого человека своя собственная, отдельная, а явь – для всех 

одна и та же или считается одинаковой... Для каждого отдельного 

человека сон – вторая действительность46.  

 

Нарратор подробно описывает, как из мечтательных снов 

о „дворцах и долинах” он приходит к зверствам: „я стал палачом”47. 

Упоение сном приводит к желанию нарратора проводить в нем целые 

сутки, что вызывается „наркотическими средствами: не ради именно 

ими сулимых наслаждений, но чтобы продолжить и углубить сон”48. 

Выход из этого состояния – общение с товарищами, после-

дующая женитьба на прекрасной девушке – не приносят нарратору 

такого же счастья, как управление своим сном и осуществление все-

возможных преступлений в нем:  
 

Это – мгновения того странного состояния, когда наше тело по-

коится во сне, а мысль, зная то, тайно объявляет нашему призраку, 

блуждающему в мире грез: ты свободен! …Зная, что я останусь совер-

шенно, до последних пределов безнаказанным, я спешил сделать 

что-нибудь дикое, злое и греховное49.  

 

Все повествование утверждает двойственность сознания нарра-

тора: это человек с психическими расстройствами или преступник, со-

вершающий злодеяния в состоянии лунатизма: „Я умел и жить в своих 

грезах, и созерцать эту жизнь со стороны”50. Эта мысль несколько раз 

подчеркивается: „И сейчас же, своим вторым сонным сознанием, 

я увидел самого себя стоящим за дверями моей библиотеки”51. 

В больном сознании нарратора возникает ужасная мысль – 

убить свою жену во сне, что должно было бы стать точкой отсчета для 

будущей нормальной жизни сознания. Совершив преступление, он 

 
46 Ibidem, с.44.  
47 Ibidem, с.45. 
48 Ibidem, с.45. 
49 Ibidem, с.44.  
50 Ibidem, с.46. 
51 Ibidem, с.49.  



ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 
 

 

 59 

успокоит свою болезнь и сможет дальше жить спокойной жизнью, 

считает нарратор. Читатель убежден, что это убийство происходит во 

сне – нарратор подробно описывает ощущения от погружения в сон, 

характеризуя их как давно знакомые и желанные; зная также, что он 

тщательно разработал способы погружения сон, зная, что он имеет 

большой опыт осознанного сна, читатель не сомневается в правди-

вости этих сведений:  
 

Во сне я вдруг почувствовал хорошо мне знакомый электриче-

ский удар и вдруг понял, что я опять свободен, что я сплю, но властен 

распоряжаться сном, что я могу совершить все, что пожелаю, и это 

все останется лишь сном!52. 

 

Однако в конце повествования после совершения жестокого 

преступления он осознает, что не погрузился в сон, а убил жену 

наяву: „Тогда вдруг я понял, что этот в раз все, что свершилось, было 

не во сне”53. События, отраженные в расщепленном сознании нар-

ратора, оказались ложью, в которую он сам верил. 
 

1.5. Нарраторы, сомневающиеся в реальности мира 

Рассказ В.Я. Брюсова В башне подзаголовком Записанный сон 

создает установку на правду – читатель думает, что события происхо-

дили во сне нарратора и впоследствии были записаны: „Нет сомне-

ния, что все это мне снилось, снилось сегодня ночью”54. Но с самого 

начала чувствуется неуверенность нарратора, которую можно оправ-

дать глубиной и последовательностью впечатлений во сне: „Правда, 

я никогда не думал, что сон может быть столь осмысленным и после-

довательным”55. В рассказе Брюсов вновь поднимает тему соотноше-

ния сна и действительности:  
 

Но все события этого сна стоят вне всякой связи с тем, что испы-

тываю я сейчас, с тем, что говорят мне воспоминания. А чем иным 

отличается сон от яви, кроме того, что оторван от прочной цепи 

событий, совершающихся наяву?56.  

 

 
52 Ibidem, с.48-49.  
53 Ibidem, с.50. 
54 Ibidem, с.61. 
55 Ibidem, с.61. 
56 Ibidem, с.61. 



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 60 

Нарратор в своих записках, как и в предыдущем рассказе, опи-

сывает события сна: герой становится заложником рыцарского замка, 

влюбляется в дочь короля, Матильду, бунтует против его политики. 

Брюсов использует уже знакомый прием – нарушает горизонты ожи-

дания произведения финальной фразой: „Но странная и страшная 

мысль тихо подымается из темной глубины моего сознания: что если 

я сплю и грежу теперь и вдруг проснусь на соломе, в подземелье зам-

ка Гуго фон-Ризен?”57 Читатель не понимает, было ли это сном или 

явью. Однако если предыдущий рассказ проясняет события – убий-

ство совершается в реальности, – то в этой новелле финальная мысль 

нарратора, обрывающая повествование, скорее становится элегант-

ным штрихом авторского почерка: он будто задает вопрос – „А что, 

если…?”, предлагая читателю не только поразмышлять о соотноше-

ния сна и яви, но и ощутить ту „глубину”, „темноту” сознания и чело-

веческой психики.  
 

2. Нарратор, сознательно передающий недостоверные све-

дения 

Сложный нарратив в условиях недостоверности встречаем 

в повести А.П. Чехова Драма на охоте, специфика которой заклю-

чается в присутствии трех нарраторов, двое из которых обманывают 

читателя согласно своим целям. Обратимся к повести, чтобы выде-

лить уровни присутствия нарраторов в тексте и выявить, кто из них 

выстраивает текст таким образом, что читатель попадает в ловушку.  

На первый взгляд, в повести можно выделить два субъекта 

рассказывания – редактора А.Ч., описывающего встречи с Камыше-

вым как с начинающим автором, и самого Камышева, создателя За-

писок судебного следователя. Проанализируем их специфику как 

нарраторов. 

Докажем „ненадежность” нарратора, создающего записки сле-

дователя. Читатель узнает, что героя зовут Сергей Петрович Камы-

шев, но в повести он предстает под другой фамилией – Зиновьев. 

Итак, нарратор Камышев создает свой литературный образ, демон-

стрируя при этом „ненадежность”. 

Во-первых, при чтении записок отмечается противоречивость 

Камышева. Его поведение может резко измениться под влиянием 

сиюминутного желания. К примеру, в самой первой сцене следова-

 
57 Ibidem, с.65.  



ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 
 

 

 61 

тель получает письмо от графа, который просит приехать повесе-

литься. Нарратор вспоминает „беспутное”58 прошлое, отказывается от 

поездки, но внезапно осознает собственное „заключение”, поддается 

эмоциям и решительно изменяет решение: „И в тот самый момент, 

когда с моего языка готово уже было сорваться решительное „нет”, 

мною вдруг овладело тяжелое чувство”59.  

На протяжении всего текста нарратор говорит о собственном 

непостоянстве, противоречиях в мыслях и действиях, о поступках, со-

вершенных под влиянием эмоций. Читатель понимает, что этот чело-

век способен на многое. Сам нарратор подтверждает это мнение: он 

не знает, что может сделать в следующую секунду: „Сколько я ни ду-

мал, ни решал, а в конце концов пришлось остановиться на заклю-

чении, что я плохой знаток самого себя и вообще человека”60. 

Во-вторых, когда нарратор представляет читателю Оленьку, 

Камышев предается воспоминаниям и предвосхищает ее скорую кон-

чину: „Думал ли я в этот тихий, полный покоя майский вечер, что она 

впоследствии будет героиней моего беспокойного романа?.. К чему 

трогать память этого молодого, безгрешного существа?”61. Вновь об-

ратившись к запискам и вернувшись из плена воспоминаний, Камы-

шев исправляет „белокурую головку” на „глубоко павшую красивую 

женщину”62. Излишняя оценочность выдает Камышева: читатель 

ощущает его злобу, агрессию, ревность, что и станет, в будущем, мо-

тивами убийства.  

Описывая встречи со своими знакомыми, он постоянно пере-

носится в будущее, где многих из них ждет ужасная трагедия. Инте-

ресно, что нарратор сообщает об этом отстраненно, сознательно 

уводя от себя все подозрения и играя лишь роль повествователя, не 

принимающего действия в разворачивающихся событиях. Так он го-

ворит о калитке, которая „в редком романе не играет солидной 

роли”63. Однако калитка Драмы на охоте, по мнению нарратора, от-

личается от других: „Эту калитку мне приходилось уже раз описы-

 
58 Антон Чехов: Драма на охоте, в: Собрании сочинений в 12 томах. Москва 

1960, Том 2., с.381. 
59 Ibidem, с.364. 
60 Ibidem, с.366.  
61 Ibidem, с.381.  
62 Ibidem, с.381.  
63 Ibidem, с.377-378.  



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 62 

вать, но не как романисту, а как судебному следователю... У меня про-

ведет она сквозь себя более преступников, чем влюбленных”64. Инте-

ресно, что эта мысль возникает у нарратора, когда он сам проходит 

с графом и Урбениным через калитку – так он нарекает преступни-

ком не только невиновного Урбенина, но и самого себя. В этом мы 

видим невольное самообличение нарратора.  

В-третьих, в диалогах с другими персонажами Камышев де-

монстрирует лживость. Особенно явно заметны противоречия, возни-

кающие в разговорах с другими персонажами, которые говорят прав-

ду, а Камышев ее отрицает, оправдываясь зыбкостью памяти. Так, 

к примеру, после гуляний у графа к герою приходит доктор, который 

бранит его за разгульное поведение, укоряя, что тот чуть не убил 

человека:  
 

Он говорит, что вы рассердились на него за что-то, долго брани-

лись и потом, рассвирепев, подскочили к нему и при свидетелях хва-

тили... Мало того, вы крикнули: „Я убью тебя, шельму этакую!..65. 

 

Читателю представляется, что Камышев действительно вспо-

минает все эти события: „Я покраснел и прошелся из угла в угол”66. 

Он отворачивается от собеседника, чтобы скрыть вину: „Хоть убей, не 

помню! – проговорил я, изо всех сил напрягая память. – Не 

помню!”67. В этой сцене также – вспыльчивость, злость в его расправе 

с невиновным. 

В-четвертых, персонажи обличают герои во лжи. Так, доктор, 

пытаясь разобраться в причинах, по которым Камышев не посещает 

дом Калининых, отказывается слушать отговорки и заявляет, что не 

верит ему и не желает оправданий, поскольку „в них так мало прав-

ды”68. Он обличает героя в увиливании, в создании собственного по-

ложительного образа и предрекает его будущее преступление: „Дай 

бог, чтоб я заблуждался, но мне кажется, что вы немножко психо-

пат”69. Интересно проследить реакцию Камышева на последующий 

 
64 Ibidem, с.378. 
65 Ibidem, с.407. 
66 Ibidem, с.407. 
67 Ibidem, с.408. 
68 Ibidem, с.417 
69 Ibidem, с.417 



ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 
 

 

 63 

обвиняющий монолог доктора: „Ну, бросим эту галиматью...”70. Ка-

мышев не способен на сочувствие, доверительные отношения. Он 

бросает Надежду, испугавшись неволи, считая теперь чувства де-

вушки „галиматьей”. Камышев действительно способен на преступле-

ние, неслучайно это предрекается еще в первых главах повести.  

В-пятых, читатель не может не заметить изменения тона пове-

ствования в записках: если ранее Камышев делился всеми мыслями, 

чувствами, отмечал каждую малейшую деталь, то после убийства тон 

повести становится канцелярским, будто он пишет отчет о своей сле-

довательской деятельности:  
 

Судебно-медицинское вскрытие, произведенное в моем присут-

ствии „щуром” и земским врачом, на другой день после смерти 

Ольги, дало в конечном результате очень длинный протокол, кото-

рый привожу здесь в общих чертах. При наружном осмотре были 

найдены врачами следующие повреждения…71.  

 

Эти наблюдения подсказывают, что нарратора данного произ-

ведения можно считать „ненадежным”, ведь сведения, которые мы 

получаем от него, недостоверны.  

Особенность повествования заключается в том, что нарратор 

Камышев присутствует в тексте и как создающий собственный лите-

ратурный образ (следователь Зиновьев) и как персонаж, встречаю-

щийся с редактором А.Ч. при публикации своей повести. Он стано-

вится в тексте лицом изображающим и изображенным. Камышев, 

описывая самого себя, акцентирует внимание читателя на значимых 

качествах: противоречивость, неоднозначность, решительность, 

вспыльчивость, жестокость. 

Рассмотрим особенности повествования нарратором А.Ч. Ре-

дактор включает встречи с Камышевым в литературный текст 

и оформляет их как полноценные части литературного произве-

дения. В начале повести А.Ч. представляет литературный портрет 

Камышева, описывая героя как положительного: „От всего лица так 

и веет простотой, широкой, простецкой натурой, правдой”72. Чита-

тель чувствует расположение к герою, ведь нарратор А.Ч. ручается 

его честностью и правдивостью: „я мог бы дать честное слово, что он 

 
70 Ibidem, с.421. 
71 Ibidem, с.505.  
72 Ibidem, с.355. 



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 64 

не умеет лгать”73. Хоть А.Ч. и ловит посетителя на лжи, он уверен, что 

Камышев относится к той категории людей, что редко лжет: „…по ли-

цу Камышева пробежала чуть заметная, уловимая опытным глазом 

тучка, которую можно видеть на лицах только редко лгущих лю-

дей”74. Он списывает эту ложь на смущение начинающего писателя. 

Сцена заканчивается изображением нарратора, который, прочитав 

повесть, трет виски, чтобы „вытереть ее из головы”75 и сообщает, что 

открыл „страшную тайну одного человека”76. С помощью этих заме-

чаний нарратора выстраивается интрига. 

Затем читателю представлен процесс чтения редактором по-

вести посредством помет на полях рукописи, в котором, параллельно 

с читателем, редактор приходит к осознанию виновности Камышева. 

К примеру, он пишет: „Камышев, любящий разглагольствовать о со-

стоянии своей души всюду, даже в описаниях стычек своих с Поли-

карпом, ничего не говорит о впечатлении, произведенном на него ви-

дом умирающей Ольги. Думаю, что это пробел преднамеренный”77.  

Читаем дальше: „Это уклонение от вопроса первой важности 

имело в виду только одно: растянуть время и дождаться потери 

сознания, когда Ольга не могла бы уже назвать имя убийцы”78. Он 

приходит к выводу: „Очевидно, ему убийца известен”79.  

Итак, А.Ч. – олицетворение эксплицитного читателя, ведь весь 

процесс чтения редактором текста отражают поля рукописи. После-

довательно, вместе с редактором, читатель совершает открытия, видя 

недостоверность текста, двойственность нарратора Камышева и его 

невольное самообличение. Таким образом, редактор как нарратор 

надежен, поскольку описывает события в хронологическом для себя 

порядке: первую встречу, когда он еще не знаком с рукописью и мо-

жет лишь оценивать посетителя по благоприятному внешнему виду, 

процесс чтения, во время которого происходит раскрытие его вины, 

и вторая встреча, когда нарратор постепенно проводит допрос автора 

записок и узнает мотивы преступления.  

 
73 Ibidem, с.355.  
74 Ibidem, с.357. 
75 Ibidem, с.359 
76 Ibidem, с.359. 
77 Ibidem, с.498.  
78 Ibidem, с.502.  
79 Ibidem, с.500.  



ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 
 

 

 65 

Вторая встреча редактора А.Ч. и Камышева происходит после 

публикации повести, когда редактор ждет лишь откровенного при-

знания героя: „Мысль, что я вижу перед собой убийцу, наполняла 

мою душу непривычным чувством ужаса и страха... не за себя — нет! 

— а за него, за этого красивого и грациозного великана... вообще за 

человека...”80. Камышев импульсивно выдает свое желание быть пой-

манным: „Мне вдруг захотелось излиться чем-нибудь: начхать всем 

на головы, выпалить во всех своей тайной... сделать что-нибудь эта-

кое... особенное...”81. Он называет свою повесть обличительным ак-

том, в ходе которого лишь недалекий читатель не догадается о его 

виновности. Интересно, что он признает собственную „ненадеж-

ность”, которой проникнута каждая страница записок: „Что ни стра-

ница, то ключ к разгадке...”82. Все проанализированные указания на 

„ненадежность” были заложены нарратором самостоятельно и осо-

знанно. Герой создает свою повесть, чтобы редактор и „средний чи-

татель”83 уловили все намеки на „ненадежность” нарратора. Таким 

образом, нарратор Камышев в своих записках оформляет второй тип 

сознательно недостоверного нарратора – нарратора, желающего 

быть пойманным.  

Итак, вышеперечисленные нарраторы являются эксплицит-

ными нарраторами, за которым всегда скрывается имплицитный. На 

наш взгляд, „ненадежность” имплицитного нарратора можно увидеть 

в композиции повести. Он оформляет основные события – первую 

встречу, записки следователя, сопровождающиеся мыслями редак-

тора на полях, вторую встречу с выяснением мотивов убийства – 

в определенном порядке. В этой оценке мы ссылаемся на позицию 

В. Шмида:  
 

Как бы объективен, безличен он ни был, нарратор всегда пред-

стает как субъект, наделенный более или менее определенной точкой 

зрения, которая сказывается, по меньшей мере, в отборе тех или 

иных элементов из „событий” для повествуемой „истории”84. 

 

 
80 Ibidem, с.536. 
81 Ibidem, с.540.  
82 Ibidem, с.540.  
83 Ibidem, с.540.  
84 Вольф Шмид: Нарратология. Москва 2003, с.66-67. 



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 66 

Имплицитный „ненадежный” нарратор повести передает пра-

во слова эксплицитным нарраторам – и устраняется от вынесения 

оценок. Однако, в расположении эпизодов, в подборе языковых 

средств недостоверности и проявляется эффект обманутого читатель-

ского ожидания. Сталкивая читателя с эксплицитно выраженным ре-

дактором, читателем текста, имплицитный нарратор заставляет его 

доверять выносимым субъективным оценкам, чтобы затем обмануть 

его ожидания – что делает его нарратором, который желает 

обмануть читателя. Это подтип классического „ненадежного” нар-

ратора, который стремится увести все подозрения от себя, снять 

с себя вину.  

Еще одним хрестоматийным примером такого нарратора ста-

новится нарратор романа Агаты Кристи Убийство Роджера Экройда, 

который разрушает каноны детективного жанра, поскольку убийцей 

оказывается не один из героев, описываемых нарратором, а сам нар-

ратор, скрывающий истину от читателя. Он сознательно уводит все 

подозрения от себя, в результате – разоблачение происходит лишь 

включением иной точки зрения Эркюля Пуаро в повествования, ко-

торая равна голосу объективного, всезнающего нарратора, донося-

щего до читателя истинность: 
 

– А теперь давайте подведем итог, когда нам все стало ясно. Чело-

век, который в тот день был в „Трех кабанах”. Человек, который знал 

Экройда настолько хорошо, что тот рассказал ему о покупке дикто-

фона. Человек с жилкой изобретателя, у которого была возможность 

вытащить кинжал из витрины до того, как в комнате появилась 

Флора. Человек, у которого была с собой емкость достаточная, чтобы 

спрятать в ней диктофон – например, черный саквояж, – и который 

находился в кабинете один, пока Паркер звонил по телефону в поли-

цию. То есть – доктор Шеппард!85  

 

Третьим типом сознательно недостоверного нарратора стано-

вится нарратор, демонстрирующий недостижимость истины 

– нарратив, в котором эксперимент с типом нарратора производится 

для демонстрации философских идей.  

Ярким примером этого типа нарратора становится нарратор 

повести В.В. Набокова Соглядатай. В повести разрушается привыч-

 
85 Агата Кристи: Убийство Роджера Экройда / перевод А.С. Петухова. Мос-

ква 2016, с.340. 



ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 
 

 

 67 

ные отношения нарратор – герой – читатель: нарратор не является 

отдельным действующим лицом – как наблюдателем, так и участни-

ком событий, как это предполагается традиционным нарративом. 

В этом же тексте наблюдатель и наблюдаемое сливаются в единый 

образ Смурова, объединяющий внешнюю и внутреннюю точку зре-

ния на себя как на действующее лицо и как на лицо рефлексирующее, 

воспринимающее: „Меня же нет. Но Смуров будет жить долго”86. 

Событие повести – мнимое самоубийство, которое утверждает 

переход героя через границу в потустороннее, и приобретение спо-

собности вернуться в реальный мир для наблюдения за близкими. 

Все описания героя себя как тени убеждают читателя в его смерти 

и оправдывают факт соглядатайства: „Я был туго закутан – не то в са-

ван, не то просто в плотную темноту”87. Герой сам признает свое су-

ществование в мире мертвых: реальность он называет „земным ми-

ром”88, будто противопоставляя себя ему, его удивляет также „рестав-

рация”89 знакомых улиц, „очень похожих на действительность”90. 

Свои мысли он прямо называет „посмертными”91.  

Переломный момент жизни – самоубийство – приводит к раз-

двоению нарратора в наблюдаемое и наблюдателя, в „я” и „ты”:  
 

Вот так я и решил докопаться до сущности Смурова, уже понимая, 

что на его образ влияют климатические условия в различных душах, 

что в холодной душе он один, а в цветущей душе окрашен иначе… 

Я начинал этой игрой увлекаться. Сам я относился к Смурову спо-

койно. Некая пристрастность, которая была вначале, уже сменялась 

просто любопытством92.  
 

Читатель догадывается, что в пристрастности, любопытстве 

стоит желание познания, стремление к абсолютной истине. Нарратор 

„ненадежен”, поскольку читатель до последнего момента будто уча-

ствует в детективном романе, пытается разгадать загадку личности 

Смурова, хотя разгадка – в самом себе.  

 
86 Владимир Набоков: Соглядатай. Санкт-Петербург 2017, с.145. 
87 Ibidem, с.33. 
88 Ibidem, с.33.  
89 Ibidem, с.35. 
90 Ibidem, с.36.  
91 Ibidem, с.35.  
92 Ibidem, с.80.  



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 68 

Нарратор не сообщает открыто о том, что он и есть Смуров, не 

потому, что хочет обмануть читателя, как это делает классический 

„ненадежный” нарратор. Он признает недостоверность собственной 

точки зрения и невозможность ее достичь: „Ведь меня нет, – есть 

только тысячи зеркал, которые меня отражают”93. Причина недосто-

верности – в множественности точек зрения, каждая из которых са-

мостоятельна, самоценна, субъективно истинна, именно поэтому не-

возможно создать объективный, абсолютный образ себя: „С каждым 

новым знакомством растет население призраков, похожих на меня”94. 

Именно в собственных отражениях – в воспоминаниях, мыслях, 

анекдотах других персонажей – нарратор находит истинное счастье, 

поскольку даже жизнь он осмысливает не как физическое состояние, 

а через наличие себя в памяти другого: „Быть может, случайный 

рассказ обо мне, простой анекдот, где я фигурирую, перейдет от него 

к его сыну или внуку, – так что еще будет некоторое время мелькать 

мое имя, мой призрак”95.  

Исходя из вышесказанного, можно утверждать, что произве-

дения с „ненадежным” нарратором требуют особого внимания чита-

теля: определение нарратора как „ненадежного” зависит от качества 

выявления авторских знаков. Определение недостоверности нарра-

тора становится важным условием точного понимания идеи текста. 

Многогранность „ненадежного” нарратора и рассмотренная типоло-

гия позволяют говорить об использовании этой фигуры как заметной 

черты произведений неклассической парадигмы художественности.  

 

 

REFERENCES: 
 

Belova Ekaterina: „Nenadezhnyj povestvovatel'” s raznyh tochek zreniya: 

Kadzuo Isiguro („Kogda my byli sirotami”) i Ryunoske Akutagava 

(„V chashche”), „Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universi-

teta” 2013, №12, s.154-158. (Белова Екатерина: „Ненадежный пове-

ствователь” с разных точек зрения: Кадзуо Исигуро („Когда мы 

были сиротами”) и Рюноскэ Акутагава („В чаще”), „Вестник Вол-

гоградского государственного университета” 2013, №12, с.154-158).  

 
93 Ibidem, с.145.  
94 Ibidem, с.145. 
95 Ibidem, с.145. 



ТИПОЛОГИЯ „НЕНАДЕЖНОГО” НАРРАТОРА 
 

 

 69 

Booth Wayne: The Rhetoric of Fiction. Chicago 1961. 

Brojtman Samson, Tamarchenko Natan, Tyupa Valerij: Teoriya litera-

tury: v dvuh tomah. Moskva 2004, Tom 1 (Бройтман Самсон, Тамар-

ченко Натан, Тюпа Валерий: Теория литературы: в 2 томах. 

Москва 2004, Том 1). 

Bryusov Valerij: Povesti i rasskazy. Moskva 1983 (Брюсов Валерий: 

Повести и рассказы. Москва 1983). 

Chekhov Anton: Drama na ohote, v: Sobranii sochinenij v 12 tomah. 

Moskva 1960, Tom 2. (Чехов Антон: Драма на охоте, в: Собрании 

сочинений в 12 томах. Москва 1960, Том 2. 

Christie Agatha: Ubijstvo Rodzhera Ekrojda / perevod A.S. Petuhova. 

Moskva 2016 (Кристи Агата: Убийство Роджера Экройда / перевод 

А.С. Петухова. Москва 2016). 

Ishiguro Kazuo: Kogda my byli sirotami / perevod I. Doroninoj. Sankt-

Peterburg 2011 (Исигуро Кадзуо: Когда мы были сиротами / пере-

вод И. Дорониной. Санкт-Петербург 2011). 

Ishiguro Kazuo: Ostatok dnya / perevod V.A. Skorodenko. Moskva 2015 

(Исигуро Кадзуо: Остаток дня / перевод В.А. Скороденко. Москва 

2015). 

Nabokov Vladimir: Soglyadataj. Sankt-Peterburg 2017 (Набоков Влади-

мир: Соглядатай. Санкт-Петербург 2017). 

Olson Greta: Reconsidering Unreliability: Fallible and Untrustworthy 

Narrators, „Narrative” 2003, №11, p.93-109. 

Phelan James: Living to Tell about It. Ithaca 2005.  

Riggan William: Picaros, Madmen, Naifs, and Clowns: The Unreliable 

First-Person Narrator. Norman 1982. 

Schmid Wolf: Narratologiya. Moskva 2003 (Шмид Вольф: Наррато-

логия. Москва 2003). 

Shen Dan: Narrativnaya nedostovernost': tipy, podhody i perspektivy 

issledovaniya, „Narratorium” 2012, №2 (4). Rezhim dostupa: 

http://narratorium.rggu.ru/article.html?id=2628919 (24.01.20) 

(Шэнь Дань: Нарративная недостоверность: типы, подходы и 

перспективы исследования, „Narratorium” 2012, №2 (4). Режим 

доступа: http://narratorium.rggu.ru/article.html?id=2628919 

(24.01.20).  

Zhdanova Anna: K istorii vozniknoveniya literaturnogo fenomena nena-

dezhnoj narracii, „Vestnik Volzhskogo universiteta im. V. N. Tatish-

cheva” 2009, №2, s.151-164 (Жданова Анна: К истории возникно-



МАРИЯ ИЛЬИЧЕВА 
 

 

 70 

вения литературного феномена ненадежной наррации, „Вестник 

Волжского университета им. В. Н. Татищева” 2009, №2, с.151-164). 

Zhilicheva Galina: Narrativnye strategii v zhanrovoj strukture romana 

(na materiale russkoj prozy 1920-1950-h godov). Novosibirsk 2013 

(Жиличева Галина: Нарративные стратегии в жанровой струк-

туре романа (на материале русской прозы 1920-1950-х годов). 

Новосибирск 2013). 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

ЕКАТЕРИНА НЕЧАЕВА 

Самарский национальный исследовательский университет  

имени академика С. П. Королева (Самара, Россия) 
 

ORCID 0000-0003-0427-6576 

e-mail: ne4aevakaterina@yandex.ru  

 

 

 

„НОВАЯ АНТРОПОЛОГИЯ” Д. А. ПРИГОВА:  

ДЕКОНСТРУКЦИЯ АНТРОПОЛОГИЧЕСКОГО МИФА  

 

„NEW ANTHROPOLOGY” BY DMITRY PRIGOV:  

DECONSTRUCTION OF AN ANTHROPOLOGICAL MYTH 

 

 

Abstract: 

The article deals with the problem of deconstruction of the „anthropological 

myth” in Dmitry Prigov's works of the 1990s – 2000s. The author considers main 

objects of deconstruction, which are identification with a body, a name, a memory 

phenomenon, etc. The author states that Prigov’s goal is to find a type of а dis-

course that could deconstruct an anthropological project, identify the cultural co-

des that underlie the “human” mythology, and expose types of personal identifi-

cation which are formalized by culture and therefore ritualized. The author claims 

that any types of identification and the corresponding types of discourse for Pri-

gov, are part of an anthropological myth that represents a person as integrity. The 

author reconstructs the concept of Prigov’s aesthetic act which examines whether 

human individuality, not based on an anthropological myth, is possible and how it 

should be expressed. Discourse which has been chosen by Prigov is considered as 

an attempt to overcome the identification crisis that determined the destruction 

of the anthropological myth. The author also examines the aesthetic subject, 

which, according to Prigov, overcomes an anthropological utopia and determines 

the possibility of а discourse, freed from the „anthropological myth”. 

mailto:ne4aevakaterina@yandex.ru


ЕКАТЕРИНА НЕЧАЕВА 
 

 

 72 

 

Key words: deconstruction, anthropological myth, identity, Dmitry Prigov 

 

 

Традиционное представление о субъективности как высшей 

ценности и, следовательно, об эстетическом акте, репрезентирующем 

непосредственный уникальный опыт субъекта, размывается на про-

тяжении всего XX века одновременно с пересмотром исходных допу-

щений, на которых базировалось понимание субъекта как некоей це-

лостности. Такое понимание человека Д. Пригов трактует как уцелев-

ший в пространстве мировой культуры последний антропологиче-

ский миф – утопическое построение, предполагающее общность не-

ких антропологических оснований.  

Проблема „новой антропологии” возникает в работах Д. При-

гова, во-первых, в связи с необходимостью ревизии представлений 

о человеке и человеческой природе, во-вторых – с поиском такого ти-

па художественного высказывания, которое бы позволило выразить 

индивидуальный опыт личности, освободившейся от мифологемы 

„человек вообще”. „Проблема новой антропологии вызвана […] кри-

зисом культуры, понятой как антропологическая культура”1, – гово-

рит Пригов в беседе с Алексеем Парщиковым. Цельность проекта „че-

ловек” обеспечивалась „твердостью зафиксированных и укрепленных 

точек”2 – сильными идентификациями: национальной, религиозной 

и др. Расширение поля разнообразных социальных ролей и появле-

ния целого ряда суб-идентификаций (профессиональная, семейная 

и проч.) проблематизировало структуру человеческой личности и – 

шире – интерпретацию категории субъективности, но не меняло ее 

кардинально. Напротив, тенденции, актуализировавшиеся во второй 

половине 90-х годов прошлого века, поставили под сомнение сам фе-

номен человеческой уникальности, который, согласно Пригову, и ле-

жал в основе „антропологического проекта”, „представления о худож-

нике и вообще человеке как о некой абсолютной индивидуальности 

 
1 Алексей Парщиков: „Мои рассуждения говорят о кризисе нынешнего со-

стояния…” (беседа о „новойантропологии”), в: Неканонический классик: 

Дмитрий Александрович Пригов. Сборник статей и материалов. Ред. Е. Доб-

ренко. Москва 2010, с.16. 
2 Дмитрий Пригов: Само-иденти-званство, в: Монады. Ред. Марк Липовец-

кий. Москва 2013, с.343. 



„НОВАЯ АНТРОПОЛОГИЯ” Д. А. ПРИГОВА: ДЕКОНСТРУКЦИЯ… 
 

 

 73 

и неповторимости”3, предельным выражением которого являлась, 

с точки зрения Пригова, поэзия романтиков. 

Виртуализация реальности, глобализация, клонирование, 

фактически снимающее проблему рождения и умирания уникаль-

ного неповторимого существа и, следовательно, редуцирующее „тра-

гическую антропологическую картину”4 уникальности личности; 

вспомогательные репродуктивные технологии, обеспечивающие из-

вестную автономность рождения и перераспределяющие акценты 

в дихотомии „материнские гены – отцовские гены” и позволяющие 

создать точную генетическую копию донора, – эти и многие другие5 

феномены интересуют Пригова, конечно, не с биотехнологической 

точки зрения. Интерес Д. Пригова к феномену „постчеловека” – об-

разам киборга, клона, двойника, мутанта, отчасти голема, являющего 

собой буквально „неоформленное”, неготовое и проблематизирую-

щего акт творения, – обусловлен тем, что проблематичным оказы-

вается любое суждение о человеческой природе и определение гра-

ниц человеческой уникальности.  

Задача Пригова, решаемая в рамках ряда циклов 90-х годов, 

заключается в поиске такого типа художественного высказывания, 

которое позволило бы деконструировать антропологический проект, 

выявить культурные коды, лежащие в основе мифологемы „человек”, 

и разоблачить те типы идентификации личности, которые являются 

культурно оформленными и потому ритуализированными. 

Примечательно то, что персонально-идентификационный ра-

курс Д. Пригов обнаруживает даже в проблеме пересадки органов до-

норам: „При какой массе, количестве и каких именно импланти-

руемых органов […] остается идентификационное единство лич-

 
3 Дмитрий Пригов: Ответы на вопросы, в: Мысли. Ред. Илья Кукулин, 

Марк Липовецкий. Москва 2019, с.709. 
4 Алексей Парщиков: „Мои рассуждения говорят о кризисе нынешнего со-

стояния…” (беседа о „новойантропологии”) в: Неканонический классик: 

Дмитрий Александрович Пригов.: Сборник статей и материалов. Ред. 

Е. Добренко. Москва 2010, с.18. 
5 Пригов касается некоторых, наиболее, как ему представляется, значимых, 

хотя и не предельных оснований антропологического кризиса. Подробне 

см.: Григорий Тульчинский: Телоцентризм и хаптичность современной 

культуры, в: Тело свободы. Санкт-Петербург 2006.  



ЕКАТЕРИНА НЕЧАЕВА 
 

 

 74 

ности?”6 Выходит своеобразный философский парадокс кучи в аспек-

те идентичности: каково количество органов, потеря которых позво-

ляет человеку все еще идентифицировать себя как „Я”, и каковы ин-

станции, конституирующие человека как некую цельность. Рассмо-

трение границ „Я” через призму феномена тела симптоматично: эле-

ментарный уровень идентификации (и обретения целостности) – 

соотнесение „Я” с пространственно выраженным и определенным те-

лесным контуром, позволяющим отграничить „Я” от „не-Я”, обозна-

чить „свое” и „чужое”. Но естественная, казалось бы, идентификация 

личности с собственным телом, обеспечивающая психосоматическое 

единство человека, показана Приговым как в высшей степени проб-

лематичная. Осознание „Я” как своего тела вплоть до полного совпа-

дения и отождествления с ним становится невозможным, как, впро-

чем, любое отождествление-совпадение; Пригов деконструирует эту 

целостность, исследуя разнообразные формы потери такого единства.  

Во-первых, телу, воспринятому как тотальное единство, может 

быть приписана собственная субъективность, внеположная субъек-

тивности самого эстетического субъекта. Так, в стихотворении цикла 

„Зренье одолевающее плоть”7 (1993 г.) эстетический субъект обнару-

живает, что его „левая нога […] ничего не хочет”8; он „берет ее на 

руки” и „внимательно смотрит ей в глаза”9. В цикле „Внутренние 

разборки” (1993 г.) описывается „бессмысленный спор с капюшонной 

мышцей о чести, достоинстве и добропорядочности”; как она утвер-

ждает, „у нее […] душевная привязанность к ее древним протогео-

логическим родственникам”10. Или: „Потом о нервах – ну, эти, по-

нятно, давно уже и вовсю самостоятельные, даже с претензией на не-

кую законченную самостоятельную антропоморфность, и вообще – 

 
6 Дмитрий Пригов: Мы о том, чего сказать нельзя, в: Мысли. Ред. Илья 

Кукулин, Марк Липовецкий. Москва 2019, с.515. 
7 Пунктуация оригинала сохранена. 
8 Дмитрий Пригов: Зренье одолевающее плоть, в: Монады. Ред. Марк Липо-

вецкий. Москва 2013, с.312. 
9 «Посмотреть в глаза» (вместе со всем набором традиционно существующих 

в культуре метафор, напр., глаза как зеркало души) – это и оформленная 

культурным полем риторика, эксплицирующая признание факта некой су-

бъектности.  
10 Дмитрий Пригов: Внутренние разборки, в: Монады. Ред. Марк Липо-

вецкий. Москва 2013, с.315. 



„НОВАЯ АНТРОПОЛОГИЯ” Д. А. ПРИГОВА: ДЕКОНСТРУКЦИЯ… 
 

 

 75 

с большими претензиями”11. Человек показан оказавшимся в пассив-

ном и подчиненном положении средоточием разнонаправленных 

воль: „кровь отлучается на какие-то левые разработки”12, а „нога по-

шла на улице гулять […] ей, нынешней молодежи-то на все на-

плевать”13. 

Во-вторых, инаковость тела достигает таких пределов, что оно 

может быть помыслено вне субъекта, а идентификация с ним непо-

стоянна и кратковременна: „Мне почему-то мешало мое тело/ Я пы-

тался отодвинуть его и прилечь рядом […] Оно глубоко вмялось 

в меня /Временами, на внешний взгляд, со мной почти полностью 

совпадая”14. В цикле „Тело” (2000 г.) деконструируется понимание 

тела как целого, не равного сумме своих частей, и попытка спроеци-

ровать „внешнюю” целостность (целостность „Я”) на дискретность со-

зидающих целое элементов тела:  
 

Что ты все время обо всю стукаешься и расшибаешься? – 

Недоволен я своим телом 

так ведь, в отличие от тебя, 

во мне много всего, за всем не уследишь! – 

Да? А я представлял тебя в виде такого вот обтекаемого яйца! – 

Да я такое, в сущности, и есть!15. 

 

Или:  
 

Что ты все в рытвинах каких-то? – 

Спрашиваю я свое тело 

Это не рытвины, а мышцы! – 

А нельзя ли их убрать до некой 

блестящей гладкости? 

Можно, конечно, но как же я тогда двигаться буду! – 

А как я – одним желанием и волей! – 

Вот и сгладь их сам своим желанием и волей! – 

Отвечает оно раздраженно16. 
 

 
11 Ibidem. 
12 Ibidem, с.314. 
13 Ibidem, с.313. 
14 Ibidem, с.312. 
15 Дмитрий Пригов: Тело, в: Монады. Ред. Марк Липовецкий. Москва 2013, 

с.334. 
16 Ibidem. 



ЕКАТЕРИНА НЕЧАЕВА 
 

 

 76 

Сознание противится принятию тела как набора многообраз-

ных многофункциональных механизмов, вырабатывая в культуре 

представление о едином и неделимом теле, изоморфном единому 

и неделимому духу. „Обтекаемое яйцо” и „блестящая гладкость”, при-

водимая в движение одной лишь волей, – результаты деконструкции 

этих попыток помыслить тело как целостность и корреляты концепта 

некоего единого „внутреннего мира”.   

В-третьих, невозможность представить „Я” как нечто, имма-

нентное телу, объясняется Приговым и, напротив, как предельная 

„киборгизация” человека: попытка объективации и/или механизации 

протекающих в теле процессов. Примечательно, что в цикле с таким 

же названием („Тело”), но 1996 года деконструируется именное такое 

понимание тела: 
 

Иной хочет обнюхать себя всего, а вот только вторичный запах 

доходит – контакты, видимо, повреждены. Иной хочет вовсе забыть, 

забыть себя, а все себе под руку попадается – система блокировки, 

видимо, не срабатывает17. 

 

Тело-механизм, или тело-прибор, и вся сопутствующая мета-

форика оказываются настолько неорганичными „Я”, что могут быть 

названы „телоподобиями”18, но не телами. Культура отделила тело от 

„Я”, символически его разметило и табуировало отдельные его части. 

Материальность тела оказывается целиком производной и вторичной 

по отношению к тем семиотическим структурам, которые в ней зако-

дированы (мысль, которая в современной философии звучала 

у Н. Кэтрин-Хейлз).  

Пригов разрушает обе части формулы О. Мандельштама: „та-

кое единое” и „такое мое” показано как подчеркнуто не-единое 

и принципиально „мне-не-принадлежащее”. Тело оказывается во 

власти Другого, становится захваченным Другим. „– Сколько вам 

лет? – Сколько всем, столько и мне”19 – одна из наиболее часто повто-

ряющихся „формул” приговского корпуса. Субъект способен ока-

заться в ситуации, когда его собственное тело ему не принадлежит; 

субъект отдает свое тело во власть некоей ему внеположной силы. На-

 
17 Ibidem, с.330. 
18 Ibidem, с.331. 
19 Дмитрий Пригов: Переворот. Трагедия для двух репродукторов, „Ок-

тябрь“, 2006, № 9.  



„НОВАЯ АНТРОПОЛОГИЯ” Д. А. ПРИГОВА: ДЕКОНСТРУКЦИЯ… 
 

 

 77 

пример, в квазидраматическом тексте „Переворот”, находясь в давке 

в месте массового скопления людей, индивид вынужден подчинять 

свое тело одновременно и личной, и безличной силе чужого тела: 

„И все движутся, движутся. […] Впереди идущим ничего не остается, 

как […] быть продвигаемыми неумолимым потоком времени и давле-

нием сзади идущих”20. Проблема автономности человеческой лично-

сти становится настолько острой, что, в интерпретации Д. Пригова, 

исчезают любые инстанции, позволяющие определить интерсубъект-

ные границы: „Одна меня спросила: А как ты можешь определить, 

где ты, а где иное?”21 

Телесность должна была стать опорой в борьбе с тотальной 

виртуализацией и симуляцией реальности. „Телесность во всем спек-

тре пространственно визуализированных метафор становится доми-

нантой подлинности происходящего, спасением от симулякризиро-

ванных пустот”22, – пишет Г. Тульчинский, опираясь на Ж. Деррида 

и фактически определяя телесность как инструмент борьбы с лого-

центризмом. Однако оказывается, что телесность как таковая сама 

тотально семиотизируется и „захватывается” культурой. „Проблема 

телесности – не проблема противостояния дискурсу, а проблема 

отысканий: где же все-таки та телесность, которая отличается от 

дискурсивности?”23 – утверждает Д. Пригов; телесность перестает 

принадлежать субъекту и им хоть сколько-нибудь „контролиро-

ваться”: дискурсивность изгоняет субъектность из самого субъекта. 

Телесность не имеет никакого иного оформления и иной формы бы-

тования, кроме знаковой (то есть в духе интерпретации Анны Юберс-

фельд); происходит то, что М. Эпштейн назвал исчезновением тела 

и избытком его симуляции24. 

Культура оформляет цельность и однозначность там, где де-

конструкция культурных механизмов обнаруживает отсутствие гра-

 
20 Ibidem. 
21 Дмитрий Пригов: Иное, в: Монстры. Ред. Марк Липовецкий. Москва 2017, 

с.475. 
22 Григорий Тульчинский: Тело свободы. Санкт-Петербург 2006, с.215. 
23 Алексей Парщиков: „Мои рассуждения говорят о кризисе нынешнего со-

стояния…” (беседа о „новойантропологии”), в: Неканонический классик: 

Дмитрий Александрович Пригов. Сборник статей и материалов. Ред. Е. Доб-

ренко. Москва 2010, с.16. 
24 Михаил Эпштейн: Философия тела. Санкт-Петербург 2006, с.13. 



ЕКАТЕРИНА НЕЧАЕВА 
 

 

 78 

ниц и невозможность целостности. Наиболее явным проявлением 

этих тотальных амбиций культуры становится ритуализированность 

и культурная оформленность акта номинации. Стоит отметить, что 

это проблема, которую наиболее остро почувствовали многие пред-

ставители московской концептуальной школы: одной из самых рас-

пространенных фигур эстетического дискурса концептуалистов стано-

вится фигура „ускользания” (от имени как феномена, привязывающего 

„Я” к топосу, социальной роли, любых „прилагательных” и проч.).  

Насильственное придание имени (как и само сближение поня-

тий насилия и называния) – частый мотив приговских текстов: 

 

И кто-то за руку несильно 

Меня 

Берет: Ведь ты – Анастасия?  

–Какой я Анастасия!  

–Анастасия! Анастасия! Не возражай! 25 

 

Или: 
 

Бродит киса по пригорку 

Киса, киса, как те звать? – 

Она вдруг безумно горькую 

Мордочку состроит: Мать 

Твою! 

[…] 

Как насильно назвали меня 

Так и поныне зовут26 

 

В прозаическом тексте „Человек без имени (из судебной хро-

ники спец. пользования)” отождествление имени и несвободы (тюрь-

мы) становится наиболее очевидным. Главным героем является не-

кто „Он”, не имеющий таких очевидных меток для идентификации, 

как человеческое „ФИО”: „На вопрос, как его зовут, ответил, что ни-

как. Не было обнаружено у него какого-либо отчества или фами-

лии”27. Несмотря на его „подозрительность” для прочих граждан, по-

 
25 Дмитрий Пригов: Зовы из неведомого, в: Монстры. Ред. Марк Липо-

вецкий. Москва 2017, с.460. 
26 Дмитрий Пригов: Диалогизмы, в: Монстры. Ред. Марк Липовецкий. 

Москва 2017, с.552. 
27 Ibidem, c.453.  



„НОВАЯ АНТРОПОЛОГИЯ” Д. А. ПРИГОВА: ДЕКОНСТРУКЦИЯ… 
 

 

 79 

звонить в отделение они не могли – именно в виду того, что „не зна-

ли, как его назвать”28. Так, на собственно фабульном уровне гарантом 

свободы человека становится отсутствие имени. Однако в тюрьму Он 

все же попадает, и стадии насильственного обретения имени, фа-

милии и отчества соответствуют стадиям его „закабаления”. „Он” 

в финале текста оказывается не „Им”, а „Ею”, которой он вынужден 

стать, так как фамилию он получает женскую: „Пожилая машинистка 

из тюремной бухгалтерии пожертвовала несчастному свою девичью 

фамилию”29. Если человеческая идентичность может быть полностью 

размыта, то, оказывается, она может быть и насильно в него 

вмонтирована. Если даже такие индивидуальные антропологические 

маркеры, как тело, имя и возраст, оказываются захваченными Дру-

гим, всеобщим, проблематизируется существование такого измере-

ния, которое не может принадлежать никому иному, кроме меня са-

мого, и не поглощается культурой. Так, обнаруживается второй век-

тор деконструкции Д. Пригова – деконструкция феномена памяти. 

Во многих отечественных исследованиях категория памяти 

положена в основу системного анализа художественного произведе-

ния. При этом содержание этого понятия определяется методологи-

ческой установкой исследователя в зависимости от тех конкретных 

задач, решение которых представляется необходимым30. 

П. Рикер исходит из допущения, согласно которому память 

является сугубо индивидуальной: 
 

Мои воспоминания – не ваши воспоминания. Невозможно пере-

местить воспоминания из памяти одного человека в память другого. 

Будучи моей, память является моделью „мойности” (mienneté), част-

ного владения для всех жизненных проявлений субъекта. […] Мы 

сказали вслед за Аристотелем и еще настойчивее повторим вслед за 

Августином: память – это память о прошлом. Именно благодаря 

этому своему свойству память обеспечивает временнýю непрерыв-

ность, а тем самым и идентичность личности31.  

 

 
28 Дмитрий Пригов: Человек без имени, в: Москва. Ред. Марк Липовецкий. 

Москва 2016, с.670-672. 
29 Ibidem. 
30 Кроме того, категория памяти является не настолько освоенной постструк-

туралисткой философской программой, как, например, категория телесности. 
31 Поль Рикёр: Память, история, забвение. Москва 2004, с.136. 



ЕКАТЕРИНА НЕЧАЕВА 
 

 

 80 

Для т.н. обыденного сознания это, конечно, кажется самооче-

видным: если и существует возможность индивидуальности, а лич-

ность может быть помыслена как автономная, то границей между „Я” 

и „не-Я” может служить память, вернее, событие памяти. Поэтому 

мойность связывается событием, трактуемым как „мое событие”, „со-

бытие моей жизни”, потому и оформляющим эту границу. Однако, 

как представляется, именно эта очевидность делает память как ин-

станцию, конституирующую единство и автономность личности, осо-

бенно уязвимой.  

В работах Д. Пригова связь „событие-память-событие памяти” 

оказывается весьма проблематичной: герой цикла „Дети жертвы сек-

суальных преступлений” (1998 г.) – травмированный, почти разучив-

шийся говорить мальчик, которого бил и насиловал дядя: „Дядя ис-

чез/ Но он почти до седых волос все уверял,/ что дядя вернется/ и все 

начнется сначала”32. Будучи уже дряхлым стариком, он с ужасом 

вспоминает события детства, разыскивает могилу почившего к тому 

моменту дяди и начинает разрывать ее „старческими скрюченными 

пальцами”33. Ему представилось,  
 

Что это он в чужом детстве (выделено мною. – Е.Н.) 

Домогался тельца собственного племянника 

И вот он теперь почти уже расслабленным скелетом 

Забился в сырой угол им самим только что 

выскорбленной могилки 

 

Его старого, желтоватого, дрожащего 

Два безучастных представителя власти 

Подводят к ограде 

И он указывает – вот тут, в этом углу 

Он и закопал мальчика34. 
 

Сознание способно обманывать и обманываться; память при 

этом приобретает формы фиктивной памяти, а прошлое – иллюзор-

ного прошлого. Художественное освоение феномена фиктивной па-

мяти, конечно, – не завоевание Д. Пригова (наиболее артикулиро-

вано это вытеснение памяти его суррогатом, как представляется, 

 
32 Дмитрий Пригов: Дети жертвы сексуальных преступлений, в: Монады. 

Ред. Марк Липовецкий. Москва 2013, с.576-578. 
33 Ibidem. 
34 Ibidem. 



„НОВАЯ АНТРОПОЛОГИЯ” Д. А. ПРИГОВА: ДЕКОНСТРУКЦИЯ… 
 

 

 81 

у Х. Л. Борхеса). Тем не менее Пригов создал убедительный каталог 

разных форм выхода памяти из границ mienneté. Во-первых, как 

в описанном выше фрагменте, память может захватывать чужой опыт 

как собственный; субъект этого опыта не способен оформить себя как 

объект или как субъект неких событий прошлого. 

Во-вторых, прошлое может быть смоделировано иной реаль-

ностью – реальностью художественной, причем границы между со-

циоэмпирической реальностью и художественным миром могут быть 

показаны как проблематичные и трудноустановимые. Например, в 

квазидраматическом тексте Д. Пригова „Катарсис, или крах всего свя-

того” (1974-75 г.) героиня пересказывает воспоминания детства: 

весьма подробно, не опуская подробностей, рассказывает о том, как 

мучила котенка.  
 

ОН. Да не то, не то. Я не о том! Скверно. Боже мой! Это же я написал! 

ОНА. Что вы написали? 

ОН. Это же я написал. Всю эту историю про кота, капусту, варежку. 

ОНА. Как вы? 

ОН. Ну да. Это мой рассказ. Понимаете. Мой рассказ!35 
 

Далее Она рассказывает о том, как в детстве уничтожила 

стрекозу маленькой девочки, позавидовав тому, что у другого ребенка 

может быть нечто настолько прекрасное и настолько любимое: „ОН. 

Что вы плетете! Что вы плетете! Это же я написал! Я! Это снова мой 

рассказ! Господи!/ОНА. Ага. Значит, опять вы./ОН. Я, я”36. Ее опыт, 

память о прошлом конкретной личности, коллапсирует на грани 

частного события прошлого и художественной реальности вымысла. 

При этом весь текст драмы проблематизирует эти отношения: геро-

ями произведения становятся реально существующие личности: акт-

риса Елизавета Сергеевна Никищихина и сам Дмитрий Александро-

вич Пригов. „Реальные” факты биографии актрисы вплетаются в ми-

фопоэтическую ткань текста таким образом, что эстетическим собы-

тием становится испытание границы между двумя типами реально-

сти. Проблемным становится не вопрос „или-или” (художественная 

реальность или социоэмпирический „реальный” мир), а „и-и” (вопрос 

их одновременного сосуществования и снятия границ между ними 

 
35 Дмитрий Пригов: Катарсис, или крах всего святого, в: Монады. Ред. 

Марк Липовецкий. Москва 2013, с.82-121. 
36 Ibidem. 



ЕКАТЕРИНА НЕЧАЕВА 
 

 

 82 

ввиду их (границ) нерелевантности). „События и опыт прошлого 

предшествуют нашей жизни, однако прочитанные, услышанные 

и повторенные вновь, они становятся также частью наших собствен-

ных воспоминаний”, – пишет  Д. Лоуэнталь в работе с примечатель-

ным названием „Прошлое – чужая страна” (пер. А.В.Говорунова, 

ориг. „The Past is a Foreign Country”)37. 

Так, граница между „своим” и „чужим”, между „Я” и „не-Я” по-

казана как эфемерная, постоянно размывающаяся. Платоновское 

познание как припоминание может захватить не только собственный 

опыт конкретного „Я”, но и любое возможное, любой возможный 

опыт „Другого Я”: 
 

[Это] […] вот есть из прошлого. […] Представляется, что из ка-

кого-то чужого. Вернее: а не из чужого ли? Как иногда нечто чужое, 

рассказанное, особенно во вторичном уже пересказе, как бы стано-

вится собственным. Хотя обычно остается, конечно, некоторая его 

пришлость, чуждость, что ли. Но, обрастая всяческими детальками, 

добавками, зачастую становится более близким, чем чистое свое, 

редко выковыриваемое на свет38. 
 

Результаты деконструкции представляются неутешительными: 

вместо цельного, автономного и уникального человека, обладающего 

постоянством памяти и возможностью определения границ „Я” / „не-

Я”, „свое” / „чужое”, кристаллизуется некий „постчеловек”, человек, 

трансцендирующий антропность, живущий в мире „постправды”, 

оформленной культурной традицией. С. Хоружий, рассматривая во-

просы синергийной антропологии и утверждая необходимость пере-

смотра и переосмысления „человеческой природы”, утверждает, что  
 

герменевтика постчеловеческих трендов должна рассматривать 

не технологию, а сугубо – антропологию, ставя лишь такие вопросы: 

„Что происходит с сознанием и с целостной человеческой лично-

стью? Что происходит со сферой эмоций, с эстетическими восприя-

тиями? и т.д.” 39.  
 

 
37 Дэвид Лоуэнталь: Прошлое – чужая страна, Санкт-Петербург 2004, с.296. 
38 Дмитрий Пригов: Живите в Москве, в: Москва. Ред. Марк Липовецкий. 

Москва 2016, с.555. 
39 Хоружий Сергей: Проблема постчеловека, или Трансформативная ан-

тропология глазами синергийной антропологии, „Философские науки“ 

2008, №2, с.10-31. 



„НОВАЯ АНТРОПОЛОГИЯ” Д. А. ПРИГОВА: ДЕКОНСТРУКЦИЯ… 
 

 

 83 

Именно с этими вопросами и работает Д. Пригов; тем не менее 

к списку можно добавить еще один: возможна ли не опирающаяся на 

антропологический миф человеческая индивидуальность как таковая 

и как она должна быть эстетически выражена. Проблемной при этом 

оказывается не только возможность понимания Другого, но и воз-

можность отыскания адекватного языка само-описания, свободного 

от конвенциональных дискурсивных моделей и „готовых” идентич-

ностей, сгенерированных культурой. 

Пригов, конечно, скорее предлагает некое испытание такого 

типа эстетического высказывания, анализирует саму возможность его 

существования, чем предлагает конкретное решение проблемы отыс-

кания нетотального слова. В предуведомлении цикла „Возвращенная 

лирика” деконструируются способы „возврата к прямому и искрен-

нему высказыванию”40; таким способом объявляется „процедурная 

чистота”: использование существительных в именительном падеже. 

Отличие, например, от „безглагольности” Фета заключается в том, 

что такая безглагольность – испытание на прочность отказа от любых 

горизонтальных (следовательно, иерархизирующих) связей между 

явлениями. Номинация явлений окружающей действительности при 

этом трактуется как максимально объективная, не нуждающаяся 

в субъекте, некая каталогизация этого явлений этого мира. Выявле-

ние предиката, выбор дескрипторов, выстраивание причинно-след-

ственных связей, напротив, – трактуются как личностный акт, невоз-

можный без оформления субъектности. „Процедура грамматической 

и интонационной незаинтересованности порождает в душе ощуще-

ние, близкое к возвращенной искренности и прямоте высказывания”, 

– сказано в предуведомлении („незаинтересованность” становится 

постоянным „требованием” к экспликации индивидуального опыта 

в текстах Пригова конца 90-х – начала 00-х). Объективное называние 

отдельных элементов опыта и отказ от субъективного их сочленения 

и становятся „процедурной чистотой”: „Старушка. /Кошка./ Игрушка. 

/Ежик./ И рана./Свежа”41. „Процедурная чистота”, однако, наруша-

ется инвективами, „соскальзыванием” в поле описательности и проч.; 

„чистота” высказывания оборачивается невозможностью подлинного 

слова, аутентичного высказывания.  

 
40 Дмитрий Пригов: Возвращенная лирика, в: Монады. Ред. Марк Липовец-

кий. Москва 2013, с.489. 
41 Ibidem с.491. 



ЕКАТЕРИНА НЕЧАЕВА 
 

 

 84 

Циклы „Где я и что я” (1997 г.), „Что меня поразило” (1999 г.), 

„Чего я стеснялся” (2000 г.) и ряд других обнаруживают примеча-

тельный тип репрезентации личного опыта; содержанием каждого из 

них является скрупулезное  недифференцированное описание эле-

ментов этого опыта. Так, например, описание „Где я бывал” включает 

тридцатистрочное перечисление всех городов, которые посетил су-

бъект, далее – не менее скрупулезное перечисление авиакомпаний, 

услугами которых он пользовался; после фразы „Кого я гладил” – 

следует обширный перечень людей и животных, которых ему прихо-

дилось гладить, и т.д. Нарастание однотипных единиц опыта вновь 

оборачивается своей противоположностью: по мере увеличения числа 

этих однородных лексических единиц, теряется значимость каждой из 

них и, следовательно, их пригодность для выражения опыта субъекта.  

Представляется, что это некий реверс такой повествовательной 

формы, как поток сознания. Если поток сознания обнажает „теку-

честь”, неорганизованность сознания (даже если мы подменяем со-

знание его результатом) и принципиальную фрагментарность субъек-

та этого сознания, его нецелостность и вместе с тем стремление при-

близиться к подлинности через эмоциональное, иррациональное 

освоение мира, то приговский „каталог”, который, по нашему убежде-

нию, реализует такое же представление о личности, демонстрирует – 

от обратного – подчеркнутую линейность, грамматическую и синтак-

сическую стройность, „машинность” этого мышления. Представ-

ляется, что это формально и технически противоположный способ 

экспликации такого же понимания человека.  

М. Н. Липовецкий в статье Практическая "монадология" При-

гова отмечает любопытный парадокс: „Чем "искреннее" автор обна-

жает свой личный […] опыт, тем менее индивидуальным тот оказы-

вается”42. По М. Липовецкому, увеличение (квази)биографических 

элементов в тексте, напротив, размывает субъективность:  
 

Эти собрания (или вернее, серии), казалось бы, предельно авто-

биографических сведений не столько „документируют” субъектив-

ность автора, сколько представляют ее как концептуалистскую экспо-

зицию однородных, выбранных по формальному признаку элемен-

тов „Я”. Чем больше этих элементов, тем семантически менее значи-

 
42 Марк Липовецкий: Практическая „монадология” Пригова, в: Монады. 

Ред. Марк Липовецкий. Москва 2013, с.39. 



„НОВАЯ АНТРОПОЛОГИЯ” Д. А. ПРИГОВА: ДЕКОНСТРУКЦИЯ… 
 

 

 85 

тельную роль они играют, тем неопределеннее становится „означае-

мый” ими образ субъекта; […] Каталогизация элементов субъектив-

ности приводит к демонстрации отсутствия самого субъекта43. 

 

Если исходить из допущения, что человеческое – это забывать 

(М. К. Мамардашвили), если предполагать, что именно древесная 

структура (Ж. Делёз, Ф. Гваттари), выявление центра и периферии, 

важного и не важного органичны сознанию, то такие скрупулезные 

перечисления – утеря если не антропности, то во всяком случае су-

бъектности. Именно такой тип говорения и испытывает Д. Пригов; 

это исследование возможности субъективного опыта „без самого су-

бъекта”, конституирующего этот опыт.  

Итак, испытание такого типа художественного высказывания 

абсолютно не означает его пригодности для выражения личного су-

бъективного опыта личности. Проблема перекодирования некоего 

личного опыта в эстетическое высказывание осложняется тем, что 

сам личный опыт оказывается проблематичным, блокируя возмож-

ность субъективности как события. Остается нерешенным вопрос, по-

зволило ли Д. Пригову осмысление результатов деконструкции 

отыскать такой тип субъекта, который преодолел бы „глубинный 

страх старой антропологии”44. 

Таким субъектом, по Пригову, может стать субъект „мерца-

ющий”, ускользающий от всех идентификаций, предельным выраже-

нием которого становится в эстетическом словаре Пригова андрогин. 

В работе „Долли и Майкл” (1996) (речь одет о клонированной в том 

же году овечке Долли, поэтому сопряжение Майкла Джексона и жи-

вотного, полученного биотехнологическим методом, с учетом логики 

Пригова симптоматично) Д. Пригов рассматривает фигуру Майкла 

Джексона как концептуальную метафору „отмены полюсов в их фун-

даментальном и незыблемом значении”45:  
 

1) белый – черный (он ни белый, ни черный)/ 2) дитя – взрослый (он 

ни дитя, ни взрослый)/ 3) мужчина – женщина (он ни мужчина, ни 

женщина)/ 4) он ни человекообразный, ни роботоподобный (т. е. и то, 

 
43 Ibidem.  
44 Дмитрий Пригов: Внутренние разборки, в: Монады. Ред. Марк Липовец-

кий. Москва 2013, с.313. 
45 Дмитрий Пригов: Долли и Майкл, в: Монады. Ред. Марк Липовецкий. 

Москва 2013, с.329. 



ЕКАТЕРИНА НЕЧАЕВА 
 

 

 86 

и другое)/ 5) ни запрограммированный, ни спонтанный/ 6) ни антро-

поморфный, ни зооморфный (вспомним его „Триллер”)/ Он и то, 

и другое, и третье, и все. Он – ничто. Он просто точка пересечения 

всех этих осей, скользя по которым, он легко обращается то в одно, то 

в другое. Он просто точка переведения одного в другое. Он – пустота, 

в лучшем смысле этого слова, и в высшем тоже. И в этом смысле, он 

– конечно, наиактуальнейший персонаж современной культуры, да-

леко оставивший позади себя Долли46. 

 

Понимание андрогина в работах Пригова отличается даже от 

близкого ему толкования андрогинного / полиморфного у Ихаба Хас-

сана: это „очищение художника и вообще человечества от телесности, 

ее "перекодирование" в модус транзитности. […] В этом модусе тран-

зитности гораздо легче сделать шаг в Другое, чем со всей своей пре-

дыдущей телесностью”47. Андрогинность становится не только спосо-

бом борьбы с бинарностью (как и со всем онто-тео-телео-фалло-

фоно-логоцентристским комплексом тотальности), но и альтернатив-

ным, имиджевым, типом само-идентифкации, не прикрепляющим 

субъекта к идентификационным точкам, а позволяющим „скользить”, 

мерцать, совпадая, но не идентифицируясь с ними полностью, 

и в следующий момент отрицать их.  

В более ранних циклах (1990-е) „Земля Ирака” (а также „Не-

веста Гитлера” и „Могила Ленина”), как сказано Д. А. Приговым 

в Предуведомлении, он пытался „описать некую метафизическую 

сущность, ускользающую, мерцающую, объявляющуюся мгновенно 

и исчезающую вновь”48. Субъект речи от имени приговского „Я” ут-

верждает факт своей андрогинности, которую он формулирует как 

„мерцание между обоими полами”49. Выходит своеобразное „двойное 

мерцание”: для персонажа – между мужчиной и женщиной, для ав-

торского „Я” – между собой и этим персонажем. 

В стихотворении „Скульптору Орлову” материей для сотворе-

ния Вселенной и Человека является субстанция, „разжиженная до со-

 
46 Ibidem. 
47 Михаил Эпштейн: Попытка не быть идентифицированным в: Некано-

нический классик: Дмитрий Александрович Пригов. Сборник статей и мате-

риалов. Ред. Е. Добренко. Москва 2010, с.63. 
48 Дмитрий Пригов: Земля Ирака, в: Монстры. Ред. Марк Липовецкий. 

Москва 2017, с.171. 
49 Ibidem. 



„НОВАЯ АНТРОПОЛОГИЯ” Д. А. ПРИГОВА: ДЕКОНСТРУКЦИЯ… 
 

 

 87 

стояния первобытной андрогинной слизи”50 (текучей андрогинной 

слизью подменяется глина – традиционный материал созидания кос-

моса в космогонических мифах). „Первобытная андрогинная слизь” – 

то первоначальное, „пустое” и „нулевое”, состояние мира, когда мир 

может стать чем угодно (такое же состояние было у Голема, персона-

жа перфоманса Г. Д. Брускина, Д. А. Пригова и др.), та неупорядочен-

ность, которая имеет потенцию ко всем противоположным возмож-

ностям сразу (сродни пониманию хаоса у ранних романтиков). При 

этом поле возможностей остается в ведении самого субъекта; то, кем 

или чем он может стать, – остается ему подконтрольным. По этой 

причине важное свойство такого субъекта – его „незаинтересован-

ность”: все векторы идентификации настолько же ему чужды, на-

сколько могут быть им присвоены.  
 

Ирина-медведица – это зверь, живущий в далеком заозерье 

Ему свойствен признак андрогинности 

Человек мог бы позаимствовать у него тяжелую поступь 

и незаинтересованность 

Ему следует приписать индекс ненашести51. 

 

„"Я" поэта, которое ранее было скорее порождающим центром, 

ядром мифического космоса, становится некой универсальной опера-

ционной точкой пересечения неких координат” („При мне”, 1995)52, 

„пустотой”, „нулем”, и этот процесс полностью управляем самим су-

бъектом. При этом важным оказывается отличие „нулевой” андро-

гинной слизи от „бесформенной массы” в концепции Малевича. В эс-

тетике авангарда человеку необходимо „вернуться к той нулевой точ-

ке, в которой мир еще не состоял из суммы известных и узнаваемых 

предметов, но представлял собой бесформенную массу, из которой 

могут возникнуть новые формы”53. Однако для авангарда (при всей 

 
50 Дмитрий Пригов: Скульптору Орлову, в: Москва. Ред. Марк Липовецкий. 

Москва 2016, с.625. 
51 Дмитрий Пригов: Классификация зверей, в: Монстры. Ред. Марк Липо-

вецкий. Москва 2017, с.589. 
52 Георг Витте: „Чего бы я с чем сравнил”: поэзия тотального обмена 

Д.А.Пригова в: Неканонический классик: Дмитрий Александрович Пригов. 

Сборник статей и материалов. Ред. Е. Добренко. Москва 2010, с.115. 
53 Жан-Филипп Жаккар: Даниил Хармс и конец русского авангарда. Санкт-

Петербург 1995. с.72. 



ЕКАТЕРИНА НЕЧАЕВА 
 

 

 88 

его неоднородности) – это прорыв к подлинности, попытка помыс-

лить и выразить мир во всей его „целостности”54, найдя при этом аде-

кватное этому миру эстетическое выражение. Андрогин в „слизи ан-

дрогинной” скользит по дискурсивному пространству, не обманы-

ваясь и отдавая себе отчет в том, что все, называемое миром, – семио-

тическая система, а все векторы движения – скольжение в мире зна-

ков. Это и обуславливает „незаинтересованность”, означающую при 

этом и то, что Пригов называл „культурной вменяемостью”. Небез-

ынтересно и то, что „великим российским андрогином” называл При-

гов и Пушкина, „скользящего” по разнообразным дискурсивным 

практикам и легко переходящего, в интерпретации Пригова, из од-

ной в другую по мере необходимости.  
 

И легконогим андрогином 

Я буду здесь между другими 

Почти что неземной полет 

Незаинтересованный55. 

 

Эстетическим эквивалентом могут стать, согласно Пригову, 

литературные мистификации, маски, игра имиджами, типичный для 

московских концептуалистов повествовательный модус „художника-

персонажа”, позволяющий создать четко оформленный образ творя-

щего субъекта, размыть границы и маскировать реально фрагментар-

ную, сложную и никогда, ни в какой момент времени не целостную 

фигуру подлинного „Я” и др.   

Таким образом, результаты деконструкции „антропологиче-

ского мифа” в работах Д. Пригова 1990-х – 2000-х годов – с учетом 

его индивидуально-авторского видения и понимания сущности проб-

лемы – показали, что любые типы идентификации и им соответ-

ствующие типы эстетического высказывания являются культурно 

оформленными и потому ритуализированными. Идентификация 

с телом, именем, собственными опытом и памятью, любыми социаль-

ными и культурными практиками – признаки тотальности культуры, 

не способной дать никакой альтернативы, кроме мифологемы „чело-

век вообще”. Противопоставить антропологическому мифу можно 

мерцающую, „незаинтересованно” скользящую в пространстве семио-

 
54 Ibidem с.10. 
55 Дмитрий Пригов: Холостенания, в: Монстры. Pед. Марк Липовецкий. 

Москва 2017, с.346. 



„НОВАЯ АНТРОПОЛОГИЯ” Д. А. ПРИГОВА: ДЕКОНСТРУКЦИЯ… 
 

 

 89 

тической реальности фигуру субъекта, находящегося в модусе тран-

зитности и потому легко „переключающегося” от одной идентич-

ности к другой, осознающего культурную обусловленность любого 

эстетического высказывания. Сложно судить, является ли это „Я” ре-

шением проблемы и не становится ли оно порождением нового ан-

тропологического мифа, являясь еще одной альтернативной утопией. 

Тем не менее культура вырабатывает „оптику для слежения” (форму-

лировка Пригова) за этими сложными „мерцательными” отноше-

ниями между автором и получившимся „Я”, а значит, – и инструмен-

ты для последующего самоанализа.  

 

 

REFERENCES: 
 

Epshtejn Mihail: Filosofiya tela. Sankt-Peterburg 2006 (Эпштейн Ми-

хаил: Философия тела. Санкт-Петербург 2006). 

Epshtejn Mihail: Popytka ne byt' identificirovannym, v: Nekanonicheskij 

klassik: Dmitrij Aleksandrovich Prigov. Sbornik statej i materialow. 

Red. E. Dobrenko. Moskva 2010 (Эпштейн Михаил: Попытка не 

быть идентифицированным, в: Неканонический классик: Дмит-

рий Александрович Пригов: Сборник статей и материалов. Ред. 

Е. Добренко. Москва 2010). 

Horuzhij Sergej: Problema postcheloveka, ili Transformativnaya antro-

pologiya glazami sinergijnoj antropologii, „Filosofskie nauki” 2008, 

№2, s.10-31. (Хоружий Сергей: Проблема постчеловека, или Транс-

формативная антропология глазами синергийной антропо-

логии, „Философские науки“ 2008, №2, с.10-31). 

Lipoveckij Mark: Prakticheskaya „monadologiya” Prigova, v: Monady. 

Red. Mark Lipoveckij. Moskva 2013 (Липовецкий Марк: Практи-

ческая „монадология” Пригова, в: Монады. Pед. Марк Липовец-

кий. Москва 2013). 

Louental' Devid: Proshloe – chuzhaya strana, Sankt-Peterburg 2004 

(Лоуэнталь Дэвид: Прошлое – чужая страна, Санкт-Петербург 

2004). 

Parshchikov Aleksej: „Moi rassuzhdeniya govoryat o krizise nyneshnego 

sostoyaniya…” (beseda o „novoj antropologii”), v: Nekanonicheskij 

klassik: Dmitrij Aleksandrovich Prigov. Sbornik statej i materialov. 

Red. E.Dobrenko. Moskva 2010 (Парщиков Алексей: „Мои рассуж-

дения говорят о кризисе нынешнего состояния…” (беседа о „новой 



ЕКАТЕРИНА НЕЧАЕВА 
 

 

 90 

антропологии”), в: Неканонический классик: Дмитрий Александ-

рович Пригов. Сборник статей и материалов. Ред. Е. Добренко. 

Москва 2010). 

Prigov Dmitrij: Moskva. Red. Mark Lipoveckij. Moskva 2016 (Пригов 

Дмитрий: Москва. Ред. Марк Липовецкий. Москва 2016). 

Prigov Dmitrij: Monady. Red. Mark Lipoveckij. Moskva 2013. (Пригов 

Дмитрий: Монады. Ред. Марк Липовецкий. Москва 2013). 

Prigov Dmitrij: Monstry. Red. Mark Lipoveckij. Moskva 2017. (Пригов 

Дмитрий: Монстры. Ред. Марк Липовецкий. Москва 2017). 

Prigov Dmitrij: Mysli. Red. Il'ya Kukulin, Mark Lipoveckij. Moskva 2019. 

(Пригов Дмитрий: Мысли. Ред. Илья Кукулин, Марк Липовецкий. 

Москва 2019). 

Prigov Dmitrij: Perevorot. Tragediya dlya dvuh reproduktorov, v: 

„Oktyabr'“ 2006, № 9. (Пригов Дмитрий: Переворот. Трагедия для 

двух репродукторов, в: „Октябрь“ 2006, № 9).  

Ricœur Paul: Pamyat', istoriya, zabvenie. Moskva 2004 (Рикёр Поль: 

Память, история, забвение. Москва 2004). 

Tul'chinskij Grigorij: Telo svobody. Sankt-Peterburg 2006 (Тульчинский 

Григорий: Тело свободы. Санкт-Петербург 2006). 

Vitte Georg: „Chego by ya s chem sravnil”: poeziya total'nogo obmena 

D.A.Prigova, v: Nekanonicheskij klassik: Dmitrij Aleksandrovich Pri-

gov. Sbornik statej i materialov. Red. E. Dobrenko. Moskva 2010 

(Витте Георг: „Чего бы я с чем сравнил”: поэзия тотального об-

мена Д.А.Пригова, в: Неканонический классик: Дмитрий Алек-

сандрович Пригов. Сборник статей и материалов. Ред. Е. Добренко. 

Москва 2010). 

Zhakkar Zhan-Filipp: Daniil Harms i konec russkogo avangarda, Sankt-

Peterburg 1995 (Жаккар Жан-Филипп: Даниил Хармс и конец рус-

ского авангарда, Санкт-Петербург 1995). 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 

Гродненский государственный университет имени Янки Купалы 

(Гродно, Беларусь) 
 

ORCID 0000-0001-7853-879X 

e-mail: t_koteleva@mail.ru  

 

 

 

 

ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ  

В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 

 

TRANSFORMATIONS OF THE DUAL-WORLD MOTIF  

IN THE BALLAD GENRE  

OF THE NINTEENTH – TWENTY-FIRST CENTURIES 

 

 

Abstract: 

The article discusses the changes in the ballad dual-world motif during the main 

stages of the genre development. The genre renewal, caused by socio-historical 

reasons, philosophical searches, changes of values, aesthetic and literary para-

digms, lead to the gradual elimination of generic borders. Analyzing the ballads 

united by the presence of archetype images “the bridegroom – the dead bride / 

the dead beloved – the bride” written in the nineteenth – twenty-first centuries, 

the article studies a process of gradual disintegration of borders, leading to the 

convergence and synthesis of the worlds and to a change of the concepts this / 

that world, one’s / another’s, good / evil, life / death. 

 

Keywords: ballad, genre, evolution, dual-world motif, border, archetypes the 

bridegroom – the dead bride 

 



ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 
 

 

 92 

Баллада – синтетический жанр, который на протяжении всей 

истории своего развития открыт для изменений и обновлений. Выяв-

ление жанровых трансформаций, рассмотрение жанрообразующих 

признаков, способствующих балладной эволюции, остается актуаль-

ным предметом литературоведческого дискурса. Гетерогенность и из-

менчивость баллады обусловливает разногласия в определении ее 

жанровой природы: некоторые ученые считают, что баллада принад-

лежит к лиро-эпическим1, эпико-лирическим жанрам2. На соедине-

ние эпоса, лирики и драмы в балладном жанре указывает G. von Wil-

pert (Г. Вилперт)3; Д.М. Магомедова определяет балладу как «жанр, 

совмещающий лирическое, эпическое (повествовательная фабула) 

и драматическое (диалогические реплики персонажей) начала»4; 

С.Я. Бройтман отмечает стилистическую трехмерность как катализа-

тор постоянного обновления баллады5. Так, взаимодействие трех ро-

дов литературы в рамках одного произведения (когда эпическое, ли-

рическое или драматическое начала начинают доминировать / ухо-

дят на периферию) является одной из причин трансформаций жанра 

на разных этапах эволюции.  

Актуальным вопросом остается рассмотрение процессов, про-

исходящих в содержательной и структурной организации двоемирия, 

в частности, изменений в понятии «граница». Известно, что семанти-

ческие и хронотопические антиномии двух миров, составляющие 

смысловой / композиционный центр канонической баллады, приво-

дят к экзистенциальной встрече двух противоположных реальностей 

(ситуации конфликта). На событии «перемещения персонажа через 

границу семантического поля»6 основан сюжет произведения. За-

претную границу междумирия обычно «нарушает» персонаж из мира 

 
1 Сергей Страшнов: Молодеет и лад баллад. Баллада в истории русской со-

ветской поэзии. Москва 1991, с. 16: Александр Квятковский: Поэтический 

словарь. Москва 1966, с. 55: Михаил Гаспаров: Баллада, в: Литературная 

энциклопедия терминов и понятий. Москва 2001, с. 44. 
2 Stanisław Sierotwinski: Słownik terminów literackich. Wrocław 1972, s. 42. 
3 Gero von Wilpert: Sachwörterbuch der Literatur. Stuttgart 1989, S. 73.  
4 Дина Магомедова: Баллада, в: Поэтика: словарь актуальных терминов 

и понятий. Москва 2008, с. 26. 
5 Самсон Бройтман: Историческая поэтика. Москва 2001, с. 333-334. 
6 Юрий Лотман: Структура художественного текста. Москва, 1970, 

с. 282. 



ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 
 

 

 93 

«иных». Важную роль играет граница миров – «точка» соединения, 

контакта, столкновения двух миров, а также «запретный» порог, эти 

миры разделяющий. Граница отделяет миры друг от друга, является 

местом встречи противоположностей, возникновения неразрешимых 

противоречий. Преодоление порога, явление трансгрессии (жеста, 

обращенного на предел7) служит причиной рокового балладного кон-

фликта, приводящего к катастрофе (физической, духовной).  

Большое значение в процессе жанровой эволюции имеют осо-

бенности двоемирия. Известно, что в структуре классической балла-

ды художественное пространство обладает биполярной структурой: 

мир земной (свой) / мир потусторонний (чужой). Н.Д. Тамарченко 

отмечает, что «свой» мир представляет область действия обычных 

правил и норм, тогда как в мире «чужом» (прообразом которого яв-

ляется царство мертвых) возможны непредсказуемые события8. Так, 

истоки двоемирия ведут к мифологической модели мироздания: 

антагонистическое пространство двух миров основано на архетипиче-

ских бинарных оппозициях: свой-чужой, здесь-там, верх-низ, день-

ночь, земля-небо, жизнь-смерть и т.д. Однако с течением времени 

объективные причины (возникновение новых направлений в искус-

стве, смена аксиологических, философских парадигм, поиски новых 

путей освоения действительности) оказывают влияние на семантико-

структурное содержание двоемирия, приводя к нарушению / разру-

шению границы, изменениям в художественной картине двух миров.  

Целью статьи является рассмотрение баллад XIX-XXI вв., 

объединенных наличием прецедентных для жанровой эволюции об-

разов-мифологем мертвый жених –невеста / жених – мертвая не-

веста. Жанрологический анализ произведения Эолова арфа В.А. Жу-

ковского («золотой век» романтической баллады), баллады Любов-

ники Н.С. Гумилева (неканоническая баллада Серебряного века), 

Баллады о безногом рояле М.А. Зенкевича (баллада советского пе-

риода), стихотворения Бледная русалка Ю.П. Кузнецова (постсовет-

ская мифологическая баллада конца ХХ века) и баллады Рыба 

М.М. Степановой (начало ХХI в.) позволяет в диахронии выявить 

структурные и содержательные изменения двоемирия, рассмотреть 

 
7 Мишель Фуко: О трансгрессии, в: Танатография Эроса: Жорж Батай 

и французская мысль середины ХХ века. Санкт-Петербург 1994, с. 117. 
8 Натан Тамарченко: Авантюрная литература, в: Поэтика. Словарь ак-

туальных терминов и понятий. Москва 2008, с. 8. 



ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 
 

 

 94 

особенности границы, пути преодоления «порога» (явление транс-

грессии). В контексте изучения трансформаций жанровых призна-

ков: особенностей границы миров, явления трансгрессии и структур-

но-содержательных изменений двоемирия – данные баллады иссле-

дуются впервые. 

Как указывает Н. Рымарь, в эпоху романтизма «субъект хотел 

бы преодолеть все границы, и тем не менее он […] их создает, чтобы 

в результате показать неизбежность и невозможность их преодоле-

ния»9. Несмотря на то, что в большинстве традиционных баллад 

Добро и Свет существуют в мире земном, а Зло и Тьма обитают по ту 

сторону (что обусловлено нравственно-аксиологическими установ-

ками, религиозным мировоззрением), имеют место попытки отступ-

ления от жанрового канона. Обратимся к произведению В.А. Жуков-

ского Эолова арфа (1814 г.), в котором находят отражение факты био-

графии (несчастная любовь поэта к М.А. Протасовой), отмечаются 

литературные параллели с произведением Lenardo und Blandine (Ле-

нардо и Бландина) Г. Бюргера10, «оссиановские» мотивы (перене-

сение события в средневековый замок, любовь бедного музыканта 

к знатной девушке). По словам А. С. Янушкевича, «герои баллад Жу-

ковского – люди с пробудившимся чувством личности. Поэтому не-

случайно в центре […] оказывается столкновение человека с судь-

бой»11. Классический сюжет основан на событии конфликта между 

архетипами род человека: отец – дочь – бедный музыкант, невеста 

– жених (впоследствии мертвый возлюбленный). Миру повседнев-

ности (представитель – могучий владыко, отец Минваны Ордал, воз-

можным прообразом которого послужила мать М. Протасовой) про-

тивостоит мир искусства (мир идеальный). Это противопоставление 

определяет специфику хронотопа:  
 

Над озером стены  

Зубчатые замок с холма возвышал; […]  

 
9 Николай Рымарь: «Работа понимания»: о структуре герменевтической 

интерпретации литературного текста, в: Литературоведение и герме-

невтика. Феномен границы в литературе. Граница и опыт границы в ху-

дожественном языке. Самара 2010, с. 194. 
10 Александр Янушкевич: Примечания, в: Василий Жуковский: Полное собра-

ние сочинений в двадцати томах, том 3. Баллады. Москва 2008, с. 440-441. 
11 Александр Янушкевич: Этапы и проблемы творческой эволюции 

В. А. Жуковского. Томск 1985, с. 83. 



ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 
 

 

 95 

И убраны были чертоги пиров  

Еленей рогами;  

И в память отцам  

Висели рядами  

Их шлемы, кольчуги, щиты по стенам12.  

 

Снаружи «свое» пространство от «чужих» ограждают острые 

«зубы» стен замка-крепости. О воинственном характере владельцев 

свидетельствуют оружие и трофеи, а стены дома украшают «головы» 

поверженных врагов. Образы-архетипы, присущие мифологическому 

мировосприятию, создают особый балладный фон: луна-заря, за-

кат-рассвет, рано-поздно, утро-день-вечер-ночь, свет-тень, и пр.; 

параллелизм природных явлений «проясняет» ход событий: багря-

ная заря, зарница блестит в облаках, Восходят туманы / И све-

тит, как в дыме, луна без лучей13 и др. Граница – социальная про-

пасть между героям – непреодолима: тайные встречи Минваны 

и Арминия заканчиваются неизбежной трагедией.  
 

Молва о свиданье  

Достигла отца...  

И мчит уж в изгнанье  

Ладья через море младого певца14.  

 

Порогом, медиатором между этим / тем миром становится ин-

струмент, оставленный певцом, – Эолова арфа. Мистическое нечто 

(возможно, дух мертвого жениха) сообщает Минване весть о гибели 

Арминия:  
 

И что-то шатнуло  

Без ветра листы;  

И что-то прильнуло  

К струнам, невиди́мо слетев с высоты... […]  

Земля опустела, и милого нет15.  

 

 
12 Василий Жуковский: Эолова арфа, в: Василий Жуковский: Полное со-

брание сочинений в двадцати томах. Том 3. Баллады. Москва 2008, с. 73. 
13 Ibidem, с. 80. 
14 Ibidem, с. 78. 
15 Ibidem, с. 79-80. 



ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 
 

 

 96 

Жизнь без любви теряет смысл, и героиня переходит на ту 

сторону для соединения с возлюбленным. Несмотря на трагический 

финал духовно-нравственная победа остается за влюбленными. По-

кинув этот мир, невеста с женихом обретают гармонию в вечности:  
 

Когда от потоков, холмов и полей  

Восходят туманы  

И светит, как в дыме, луна без лучей,  

– Две видятся тени:  

Слиявшись, летят  

К знакомой им сени...  

И дуб шевелится, и струны звучат16.  

 

Говоря о биографических и религиозных истоках двоемирия 

поэта, Т. Фрайман отмечает: «Необходимость отказа от личного сча-

стья заставляет Жуковского возлагать надежды […] на иную жизнь, 

когда души любящих смогут […] соединиться по воле Творца»17. Не-

обычность финала в том, что при свете луны (символ потустороннего 

мира) представители царства теней появляются на пороге мира 

этого (поэт использует глагол «видятся»). Граница междумирия 

остается открытой благодаря эоловой арфе – проводнику между 

мирами. 

Итак, в двоемирии романтической баллады имеет место кон-

фронтация двух миров, встреча которых ведет к катастрофе. Событию 

трансгрессии предшествует нарушение запретов (Минвана идет про-

тив воли отца), а медиатором между мирами может стать мифиче-

ский предмет (эолова арфа В. Жуковского, анчар, тростник в одно-

именных балладах А. Пушкина, М. Лермонтова и пр.). Новаторство 

Жуковского состоит в том, что в балладе Эолова арфа намечаются 

пути последующей жанровой эволюции: литературные параллели, 

автобиографические мотивы, обретение вечной жизни по ту сторо-

ну, духовная победа над миром Зла (смерть – возрождение – ини-

циация). Попытка приоткрыть границу между тем и этим светом 

получит продолжение в период деканонизации баллады.  

 
16 Ibidem, с. 80-81. 
17 Татьяна Фрайман: Творческая стратегия и поэтика В. А. Жуковского 

(1800-е — начало 1820-х годов). Тарту 2002. Режим доступа: http://www.ru-

thenia.ru/document/532454.html#p1 (05.04.2020). 



ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 
 

 

 97 

Серебряный век – эпоха русского Ренессанса, время богоотри-

цания и поисков Бога в человеке / во Вселенной, разрушения привыч-

ной картины мироздания, гносеологических и онтологических иска-

ний, экспериментов в различных областях искусства и эволюции жан-

ровых форм. В.А. Келдыш отмечает, что «обновленное художественное 

видение […] существенно меняло приоритеты во взаимоотношении 

начал, составляющих “классическую” структуру. И, однако, “печать” 

последней, ее глубокий след оставались неустранимыми в искусстве 

ХХ столетия»18. Для исследования феномена жанровых эволюционных 

процессов рубеж веков является значимым этапом: выходя «из тени», 

баллада вновь становится востребованной, возвращается на ведущие 

позиции литературного процесса обновленной «незнакомкой».  

Обратимся к мифологической балладе Н.С. Гумилева Любов-

ники (1907), в двоемирии которой наблюдаются изменения, обуслов-

ленные жанровыми трансформациями рубежа веков. Действие пере-

носится в неизвестное экзотическое место (выделен лишь сюжетообра-

зующий топос моря), «размытый» пространственно-временной конти-

нуум придает балладе надвременной онтологический статус. Два мира 

встречаются в балладе: мир художественной реальности, в котором 

властвует великий жрец, и мир потусторонний – мир морских наяд. 

Известно, что наяда (русалка, нереида, купалка, сирена и т.д.) – фольк-

лорное демоническое существо. Образы красивых, но коварных вод-

ных дев популярны в мировой культуре. Из-за гибели до срока, без 

сакрального таинства отпущения грехов, неупокоенные души возвра-

щаются в этот мир в обличье нежити, пугая живых и нередко мстя 

им за раннюю смерть: «При нанесении людям вреда русалки поль-

зуются иногда какими-то таинственными […] силами, делая многое 

такое, что недоступно силам обыкновенного человека»19. Сборник 

«Романтические цветы» (1908 г.), в котором была опубликована бал-

лада, посвящен Анне Андреевне Горенко. Можно сделать предполо-

жение о скрытых автобиографических параллелях: великий жрец – 

теург – поэт; наяда (прекрасное, непостижимое существо из мира 

легенд) – Анна Ахматова, находящаяся по ту сторону физически 

 
18 Всеволод Келдыш: Русская литература «серебряного века» как сложная 

художественная целостность, в: Русская литература рубежа веков 

(1890-е - начало 1920-х годов). Книга 1. Москва 2000, с. 51-52. 
19 Дмитрий Зеленин: Избранные труды. Очерки русской мифологии: умер-

шие неестественной смертью и русалки. Москва 1995, с. 204. 



ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 
 

 

 98 

(он во Франции – она в России) и духовно (согласилась выйти замуж, 

но была влюблена в другого). Как известно, принцип жизнетворчества 

является эстетической особенностью искусства Серебряного века: 

«Поэт создавал образ-миф, играя с многочисленными двойниками. 

Так строился образ мира»20. Персонажи баллады ассоциируются также 

с архетипами жених – мертвая невеста, что обусловлено как мифо-

логизацией поэзии Серебряного века, так и связью с литературным 

(русским / зарубежным) наследием романтизма (параллели с Рыбаком 

В.А. Жуковского /И.В. Гете, Русалкой А.С. Пушкина, Рыбкой А. Мицке-

вича, Русалкой, Морской царевной М.Ю. Лермонтова и т.д.). Напри-

мер: / «Зачем ты мой народ / Манишь, влечешь с родного дна»21 / 

«Он позабыл, что красота влечет»22.  

В мифологической балладе границы миров открыты. Предста-

витель этого мира, жрец-теург, свободно чувствует себя в простран-

стве мира ирреального: «В священных рощах девственных наяд […] 

Великий жрец творил святой обряд»23. Представители двух миров 

живут в гармонии: наяды танцуют во время свершения таинства 

богодействия – теургии (идеи теургии как способа познания / пре-

образования мироздания были популярны в искусстве рубежа веков). 

Знак избранничества – повязка цвета крови, красная повязка (един-

ственный цветообраз баллады), – отражает неоднозначность персо-

нажа, двойственную суть магического ритуала. Как известно, крас-

ный цвет является цветом солнца (символа жизни) и одновременно 

обозначает принадлежность хтоническим, демоническим существам 

подземного мира. Событие балладной встречи и последующей транс-

грессии свершается на физическом и духовном уровне, ночью (что 

традиционно для балладного хронотопа):  
 

 
20 Татьяна Ёлшина: Художественно-эстетические аспекты проблемы гу-

манизма в литературе Серебряного века: В. Розанов, А. Блок, Н. Гумилев. 

Великий Новгород 2002. Режим доступа: http://www.dissercat.com/con-

tent/khudozhestvenno-esteticheskie-aspekty-problemy-gumanizma-v-literature-

serebryanogo-veka-v-ro (06.04.2020).  
21 Василий Жуковский: Эолова арфа, в: Василий Жуковский: Полное собра-

ние сочинений в двадцати томах. Том 3. Баллады. Москва 2008, с. 136.  
22 Николай Гумилев: Любовники, в: Николай Гумилев: Полное собрание 

сочинений: в 10 томах. Том 1: Стихотворения. Поэмы (1902-1910). Москва 

1998, с. 147.  
23 Ibidem, с. 147. 



ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 
 

 

 99 

И звезды предрассветные мерцали, 

Когда забыл великий жрец обет, 

Ее уста не говорили "нет", 

Ее глаза ему не отказали24. 

 

В финале герои оставляют мир, предавший их клеймящему 

злословью, соединяясь в иной реальности: «Туда, где их сердец исчез-

ла мощь, / Где их сердца живут одной любовью»25. Таким образом, 

лирический герой отказывается от своей миссии, избранничества, 

божественного предназначения на Земле ради любви. Однако и на-

яда покидает свой мир, чтобы быть рядом с возлюбленным. Финал 

баллады дуалистичен: как и в Эоловой арфе, пройдя испытание 

смертью (сердец исчезла мощь), жених с невестой обретают новую 

жизнь, любовь и гармонию в многомерной метафизической реаль-

ности Космоса.  

Итак, признаками баллады Серебряного века является мифо-

логизм, автореминисценции, интертекстуальность, смысловая поли-

семия. В результате размывания границы становятся возможными 

проницаемость и взаимодействие двух миров. Образ русалки – непо-

стижимого, противоречивого существа из метафизического мира ча-

сто встречается в период Серебряного века (в балладах Статуя 

К. Случевского; Русалка, Нереида К. Бальмонта; Русалка В. Брюсова; 

Баллада З. Гиппиус; Русалка Н. Гумилева; Мне больше ног твоих не 

надо, Теперь прощай, столица А. Ахматовой; Русалка А. Ганина и т.д). 

В отличие от романтической баллады, в которой этот / тот свет 

представляют два непримиримых полюса, в балладе рубежа ХIХ - ХХ 

вв. возникает полисемия онтологических представлений о мирах – 

следствие неполноты человеческого опыта и знаний о непостижимом 

и таинственном мироздании.  

Баллада советского периода характеризуется постепенной 

утратой одного из основных признаков жанра – категории чудесного: 

трансцендентное, метафизическое, выходящее «за рамки» реаль-

ности, противоречит атеистическому мифу, постулатам «генеральной 

линии партии». Элиминация условности ведет к постепенному пре-

образованию баллады в стихотворный рассказ, стихотворение с фабу-

 
24 Ibidem, с. 147. 
25 Ibidem, с. 147. 



ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 
 

 

 100 

лой26. «Под давлением» метода социалистического реализма ир-

реальное вытесняется, границы миров исчезают и два мира оказы-

ваются одной плоскости – в этой художественной реальности, что 

исследователи обозначают термином «единомирие»: «все события 

перенесены по одну сторону» 27. Таким образом, событие встречи 

миров, приводящей к катастрофе, происходит в этом, земном мире. 

Метаморфозы, происходящие в период становления баллады 

советского периода, рассмотрим на примере Баллады о безногом ро-

яле М.А. Зенкевича (поэта-акмеиста Серебряного века). Стихотворение 

написано в 1924 г., по прошествии первых лет революционной эйфо-

рии («Мы свой, мы новый мир построим»): позади голод и множество 

смертей, братоубийственная Гражданская война, кровавые события 

Красного террора, убийство императора Николая и его семьи… В еди-

номирии баллады соединились апокалиптические ужасы прошлого 

и трагические пророчества будущего. Встреча с лирическим я-героем / 

автором-повествователем и его возлюбленной (ассоциации с архети-

пами жених – мертвая невеста) происходит в идеальном мире: там, 

где «розы в цвету и вина в пене, […] / И полдень в цикадах, и о Шопене 

/ Влюбленный грустит рояль» 28. Трансформации миров, вторжение 

Зла начинаются с тревожного образа-знака: «зловещ и злющ […] кро-

вавый ноябрьский плющ»29 (аллюзия на октябрь 1917 года). Револю-

ционная катастрофа разрушает, уничтожает вековой уклад жизни. 

Само событие встречи Добра и Зла вынесено за рамки сюжета (баллад-

ный принцип монтажности событий), но «глазами» лирического героя 

мы видим масштаб и последствия балладного конфликта:  
 

Как будто прошло буреломом ненастье 

По парку, над виллой разгром. 

И погреб раскрыт, точно склеп фамильный, 

И в землю по грудам стекла, 

 
26 Мария Жигачева: Эволюция жанра баллады в русской поэзии 60-80-х 

годов ХХ века. Москва 1994, с. 7. 
27 Ульяна Верина: Обновление жанровой системы русской поэзии рубежа 

ХХ – ХХI вв. Минск 2017, с. 77.  
28 Михаил Зенкевич: Баллада о безногом рояле, в: Национальный корпус 

русского языка. Режим доступа: http://processing.ruscorpora.ru/se-

arch.xml?mode=poetic&env=alpha&nodia=1&expand=full&docid=ODY5NTY=&s

id=0&is_subcorpus=1 (06.04.2020). 
29 Ibidem. 



ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 
 

 

 101 

Разбивши столетний покой могильный, 

Виноградная кровь стекла30. 
 

Читатель вместе с героями становится наблюдателем, свиде-

телем поглощения художественного пространства баллады Хаосом. 

Границы междумирия стерты, и основные события происходят в ре-

альном (грамматическом настоящем времени), в этой (и одновре-

менно сюрреалистической) действительности. Лицо любимой под 

лунным светом превращается в мертвую маску:  
 

Хрустит, осыпаясь с пробоин, известка. 

Как люстра, луна с потолка 

Лицо твое, вытопленное из воска, 

Открыв, качнулась слегка31. 

 

В новом страшном мире нет места искусству: «Безногий обру-

бок рояля-калеки / Лежит у эстрады в углу»32. Выразительный образ 

изуродованного рояля вызывает рефлексию над трагической участью 

Художника в постреволюционной России. Вспомним гибель от голо-

да философа, публициста В. Розанова (1919), духовную, физическую 

агонию и мучительную смерть поэтов А. Блока (1921) и В. Хлебникова 

(1922), расстрел Н. Гумилева (1921)… Впереди – самоубийства С. Есе-

нина (1925), В. Маяковского (1930) и М. Цветаевой (1941); гибель 

в тюрьмах Б. Корнилова (1937), О. Мандельштама (1938), В. Мейер-

хольда (1940) и многих других деятелей искусства.  

Находящаяся «на пороге» междумирия возлюбленная ка-

сается клавиш: «Вдруг арфою всхлипнул так звучно и странно / Тор-

жественный, скорбный аккорд»33. Так, сумраку наперекор, как дань 

памяти ушедшим, как предчувствие будущих трагедий звучит траур-

ная музыка. Эсхатологическое мироощущение усиливают пугающие 

метаморфозы, происходящие с роялем (что вызывает ассоциации 

с силами тьмы из классических баллад В.А. Жуковского Людмила, 

Светлана): «Рояля, как черного гроба, ящик / За нами ползет по пя-

там»34. Разбивая зубы-клавиши, рояль пытается остановить беглецов:  
 

 
30 Ibidem. 
31 Ibidem. 
32 Ibidem. 
33 Ibidem. 
34 Ibidem. 



ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 
 

 

 102 

Плашмя и ребром, из дверей по ступеням 

Безногий рояль-инвалид 

Сползает, и грохотом струнным и пеньем 

На вилле остаться велит35. 
 

Возникают параллели (разрушенная и покидаемая в панике 

вилла – родина,  постреволюционная Россия). Если вспомнить момент 

появления обезображенного рояля (сравнения «как эхо, как голос не-

кий, / Призыв сквозь лунную мглу»36, то контекстуально пение рояля 

«перекликается» с известными строками А. Ахматовой (1917 г.):  
 

Мне голос был. Он звал утешно, 

Он говорил: «Иди сюда, 

Оставь свой край глухой и грешный, 

Оставь Россию навсегда37. 
 

Может быть, именно рояль (символ искалеченного, но непо-

бежденного искусства) мог бы стать тем самым магическим провод-

ником в иной мир, способствующим духовному возрождению (ини-

циации)? Однако финал баллады пессимистичен: и горний (в совет-

ской России Бога нет) и дольний (где царствует Хаос) миры закрыты: 

«Отрезаны горы, / А в море — ноябрьский шторм»38. За «бегство с ко-

рабля» персонажи наказаны уничтожением связующих мостов между 

мирами. Не найдя пути «выхода за предел» и духовных сил для со-

противления страшной машине уничтожения, герои погибают физи-

чески: «Мы — призраки прошлого. Горе нам! горе! / Мы гибнем. За 

что? За что?..»39. Таким образом, в силу объективных причин (обще-

ственно-исторических, внутрилитературных и ценностных измене-

ний) начинается процесс социализации советской баллады. Трагиче-

ская ситуация балладного конфликта развивается «здесь» и «сей-

 
35 Ibidem. 
36 Ibidem. 
37 Анна Ахматова: Когда в тоске самоубийства…, в: Анна Ахматова: Со-

брание сочинений в шести томах. Том 1: Стихотворения 1904-1941. Мос-

ква 1998, с. 316. 
38 Михаил Зенкевич: Баллада о безногом рояле, в: Национальный корпус 

русского языка. Режим доступа: http://processing.ruscorpora.ru/se-

arch.xml?mode=poetic&env=alpha&nodia=1&expand=full&docid=ODY5NTY=&s

id=0&is_subcorpus=1 (06.04.2020). 
39 Ibidem. 



ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 
 

 

 103 

час», в современном мире (изменяется принцип дистанцированно-

сти, объективизации – признак балладного канона). Происходят 

трансформации в балладном хронотопе (конкретизация простран-

ственно-временного локуса). В результате деструктуризации границ 

тот мир «переходит в наступление»: Тьма проникает в реальный 

мир, вытесняя и разрушая Свет. Результатом катастрофы становится 

трагическая гибель героев (олицетворяющая как индивидуальную 

судьбу «маленького» человека, так и трагедию целого поколения). 

В советский период средством сохранения ведущего жанро-

вого маркера – категории чудесного, способом прохождения сквозь 

запреты цензуры становится создание баллад-аллегорий, развитие 

исторической, мифологической линии баллады. Трагическая участь 

«потерянного» поколения, судьба «маленького человека», гибнущего 

в разрушенном «до основанья» мире, мотивы Искусства, Свободы, 

Творчества еще не раз появятся в балладе ХХ века. Например, в таких 

произведениях, как Зодчие Д. Кедрина (1938 г.); Баллада 41-го года 

(1960 г.) А. Вознесенского (где также возникает образ рояля-калеки); 

балладное стихотворение Марина (1961 г.) П. Антокольского; Певец 

у микрофона (1971 г.), Прерванный полет В. Высоцкого (1973 г.); Ис-

торическое отступление о крыльях (1978 г.) Р. Рождественского и пр. 

Однако полноценное возвращение двоемирия происходит только при 

обращении к мифу.  

Обратимся к творчеству Ю.П. Кузнецова, многие поэтические 

произведения которого «демонстрируют скорее не противостояние 

реальностей, […] а их взаимодействие, доходящее в самых кульмина-

ционных моментах до взаимопроникновения»40. Произведение Блед-

ная русалка относится к балладам постсоветского периода (написано 

Ю. Кузнецовым в 1997 г.). Вступление элиминировано: стихотворение 

начинается с пороговой ситуации – момента встречи миров. Грани-

цы междумирия открыты: «поэт верит в то, что мифологические со-

бытия […] реальны и могут произойти в любой из моментов челове-

ческого существования»41. Герой, не знавший радости и горя, явля-

ется инициатором события встречи, трансгрессии (юности свойстве-

 
 40 Игорь Романов: Ю. Кузнецов: между мифом и реальностью, „Вестник 

Бурятского государственного университета” 2014, № 10 (2), с. 84. 

 41 Кирилл Анкудинов, Виктор Бараков: Юрий Кузнецов: очерк творчества. 

Москва 1996. Режим доступа: http://www.uglitskih.ru/critycs/ankudi-

nov1.shtml (03.04.2020). 



ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 
 

 

 104 

нен поиск «предельных ситуаций», желание испытать судьбу, «раз-

двинуть горизонты42»): «Он вышел в ночь на берег моря / И закри-

чал: – Кто там живой?»43. Вызов, брошенный мифомиру, принят: из 

морской пучины появляется представительница той реальности – 

бледная русалка. Цветовая семантика образа (бледная русалка, краса 

бескровная светилась, звонок бледный голосок, образ девы бледной) 

отражает принадлежность к Свету (бледный – белый, чистый), что 

соотносится со свадебными фольклорными традициями – архети-

пами мертвой невесты – жениха. Образ бледной русалки вызывает 

ассоциации с плеядой водных дев Золотого и Серебряного века (на-

пример, прелестна и бледна пушкинская русалка, бледные руки 

у морской царевны Лермонтова, холодна и бледна русалка из одно-

именного стихотворения К. Бальмонта, эпитет белый встречается 

в описании русалки из Баллады З. Гиппиус и т.д.).  

Известно, что в поэтическом макрокосме Ю. Кузнецова исполь-

зуются библейские образы, мифы из «Поэтических представлений 

славян о природе» А.Н. Афанасьева, народные предания, скандинав-

ские легенды. Русалка вспоминает об истоках природной гармонии, 

взаимосвязанности миров (мифологема о том, как Господь создает че-

ловека из частей мироздания – земли, воздуха, огня и воды): «В твоей 

крови есть привкус моря, / А в море привкус крови есть»44. Так, дуа-

лизм Света и Тьмы, Добра и Зла «заложен» природой как в Человеке, 

так и в инфернальном существе: герой хочет жить, но алчет крови 

(не жаждет – алчет!); «бескровная», светлая русалка в этом мире пре-

вращается в неведомую силу Зла: «До крови в губы укусила, / Захохо-

тала и ушла»45. Выбор пути определяет дальнейшую жизнь и судьбу. 

По-видимому, героем был выбран «прагматичный» материалистиче-

ский путь, который ведет в «никуда». Судьбоносное предсказание ру-

салки (стилизация под городской романс): «Ты примешь смерть не от 

любови, / Умрешь от раны ножевой»46, – сбывается. Поскольку сюжет-

ная линия элиминирована, постольку фрагментация и недосказан-

 
 42 Владимир Высоцкий: Горизонт, в: Владимир Высоцкий: Собрание сочи-

нений в одном томе. Москва 2018, с. 268. 

 43 Юрий Кузнецов: Бледная русалка, в: Юрий Кузнецов: До последнего 

края. Москва 2001, с. 324. 
44 Ibidem, с. 324. 
45 Ibidem, с. 324. 
46 Ibidem, с. 324. 



ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 
 

 

 105 

ность предполагают вариативность балладного события, свободу чита-

тельской рефлексии. Частотность использования словообраза кровь 

(в 8 строфах встречается 8 раз) указывает на то, что герой погибает во 

время некоего вооруженного конфликта. Хронотопические рамки не 

определены – временная и пространственная панхрония (особенность 

поэтики Ю. Кузнецова и признак балладного канона) подчеркивает 

космический масштаб, гуманистическую значимость фатального собы-

тия. Возможно, «он пал от раны»47 во время Чеченской / Афганской 

войн, или это произошло во времена Великой Отечественной / Граж-

данской войн (недаром орудием гибели служит нож – универсальное 

оружие убийства). Или герой погиб в «лихие 90-е», когда людям часто 

буквально было нечего есть (погиб за «горбушку хлеба»). В таком слу-

чае высказывание «я жить хочу» означает желание «выжить» любой 

ценой (в том числе путем отказа от моральных принципов). Стилисти-

ческий «диссонанс»: за горбушку хлеба («сниженная» лексика) – пал 

от раны («высокий» стиль) – подчеркивает трагическую бессмыслен-

ность гибели, ничтожную «стоимость» жизни Человека в этом страш-

ном мире. В двоемирии Ю. Кузнецова истинно живой является мифи-

ческая реальность. Когда душа погибшего уже оттуда (архетипиче-

ская оппозиция верх-низ) кричит: Эй, на земле! Кто там живой48, – то 

в мире земном (как и в начале баллады) оказывается бледная дева (не-

веста), которая с трепетом склоняется над мертвым возлюбленным.  

Так в конце ХХ в силу объективных причин (посттравмати-

ческий синдром в результате распада Советского союза, последствия 

геополитических, ментальных, нравственных изменений) в жанре 

баллады происходит усиление мифологического начала. Границы 

открыты, и представители земного / потустороннего миров могут 

в любой момент встретиться во вневременье пространства Вселенной 

/ сознании лирического героя: миры пересекаются, свободно взаимо-

действуя друг с другом, а архетипы Добро и Зло, верх и низ, живой 

и мертвый подвергаются семантическим преобразованиям. Мифо-

логическая баллада Ю. Кузнецова обладает содержательной поли-

семией, возможностями разноуровневого прочтения (свойство нека-

нонической баллады): от универсального (трагедия обесценивания 

человеческой жизни) до «бытового» – иронической рефлексии над 

 
47 Ibidem, с. 324. 
48 Ibidem, с. 324. 



ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 
 

 

 106 

изменившимся временем (противопоставление балладного сюжета 

и реальности, в которой смерть уже не является трагедией, а стано-

вится «бытовухой»). Данные процессы (нивелирование границ, вза-

имопроникновение миров, иронизация) найдут продолжение в бал-

ладе третьего тысячелетия, в частности в произведениях Марии Сте-

пановой. Однако в двоемирии баллады ХХI в. происходят изменения. 

Тенденции познания феноменологии «иного» мира приводят 

к трансформации мифа – явлению демифологизации. В заглавном 

компоненте баллады М. Степановой Рыба (2003) явно выражена ин-

тенция к преобразованию традиционного мифа о русалках: перед на-

ми «прочувствованное перенесение романтической выдумки в жест-

кие условия реальности»49. Материалистичность мировосприятия, 

«приземленность» человека вследствие утраты Веры (в Бога, в сказ-

ку, в чудо) приводит к Хаосу – разрушению сознания: «в обыденном 

мире все герои Степановой душевнобольные»50. В ситуации отсут-

ствия границ двоемирие М. Степановой уникально тем, что каждый 

герой живет и вращается в «своем» собственном «микромире», не 

слыша «другого» (будь то человек или русалка).  
 

В тазу жестяном, в тазу жестяном сидела, 

Налили туда воды и соль размешали, 

Один захмелел, второй – чинить передатчик, 

Четвертый бродил по берегу, причитая, 

Что внукам рассказывать будет, а я продолжу […]51 
 

Разорванность межличностных / внутриличностных связей 

передается структурно (полифония, «хоровое» построение высказы-

вания), а также на содержательно-стилистическом уровне (синтаг-

матические повторы, сумбурность речевого потока персонажей («спу-

танность» сознания), разрыв причинно-следственных, логических 

связей («отрывочность», хаотичность сюжета и т.д.). Средством вы-

 
49 Виктория Пустовая: Мария Степанова. Счастье, „Знамя” 2004, №5. 

Режим доступа: https://magazines.gorky.media/znamia/2004/5/mariya-stepa-

nova-schaste-2.html (31.03.2020). 
50 Илья Винницкий: «Особенная стать»: баллады Марии Степановой, 

„Новое литературное обозрение” 2003, №62. Режим доступа: http://znam-

lit.ru/publication.php?id=2345 (31.03.2020).  
51 Мария Степанова: Рыба, в: Мария Степанова: Счастье, Москва 2003. 

Режим доступа: http://www.vavilon.ru/texts/stepanova4-3.html# (31.03.2020).  



ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 
 

 

 107 

ражения кризиса коммуникации, потери связующих нитей, утраты 

чувства единения (человек – человек, человек – природа, человек – 

инфернальное существо) становится «язык, конструирующий бес-

связную и иллюзорную картину»52 мироздания. 

Описывает событие встречи миров доктор, который каким-то 

образом связан с «органами» (возможно, военный / милицейский 

врач). Во встрече с инфернальным существом герой не видит ничего 

необычного (об этом свидетельствует сухой, протокольный язык 

дневника наблюдений). 
 

Быстрый осмотр (присутствовал, подпись, подпись) – 

Не успеваю, только первые цифры, 

Вес шестьдесят. Длина хвоста – девяносто. 

Рваные раны в области живота 

Нанесены предположительно острым предметом53.  

 

Скрупулезно все фиксирует (привычка «строчить» доносы? 

Попытка окончательно не сойти с ума от происходящего на зимовье)? 
 

Подозреваем, что кто-то испортил рацию 

И запасной генератор, понять зачем, 

Незачем понимать, но верю, что встретимся. 

Лучше шифруй, лучше шифруй записи […] 

Снова мерещился Бог, оборот пропеллера, 

Наклонение елок и шум винтов54. 

 

Как когда-то В. Высоцкий в «Антисказке», Мария Степанова 

создает антимиф. В глобальном пространстве «без границ» два мира, 

встречаясь и перетекая друг в друга, живут по законам новой реаль-

ности: «это не собственное перемещение в иное пространство, а ста-

скивание этого “иного” в обыденность, на кухонный стол»55. У чита-

 
52 Николай Рымарь: Поэтика границы в литературе. Эстетические и по-

этологические аспекты границы как феномена художественного языка, 

„OPUSCULA SLAVICA SEDLCENSIA”, Sedlce 2016, Tom XI, с. 223. 
53 Мария Степанова: Рыба, в: Мария Степанова: Счастье, Москва 2003. 

Режим доступа: http://www.vavilon.ru/texts/stepanova4-3.html# (31.03.2020).  
54 Ibidem. 
55 Виктория Пустовая: Мария Степанова. Счастье, „Знамя” 2004, №5. Ре-

жим доступа: https://magazines.gorky.media/znamia/2004/5/mariya-stepano-

va-schaste-2.html (31.03.2020). 



ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 
 

 

 108 

теля складывается ощущение, что он наблюдает за русалкой сквозь 

мозаику калейдоскопа: «Глаза завидущие, толстые губы, волосы, / 

Как мокрое сено, белесые, пахнет – водкой…»56. Уже в следующих 

строках слышится нежность: «Чуть перевернется на брюхо, одною 

линией, / Как у тебя, прописаны позвонки»57. Потом фокализация 

меняется: «Когда наудачу с утра забросили сети, / И тварь улыбалась 

и била навстречу хвостом»58. А далее герой любуется морской девой: 

«Кротко нырнула-вынырнула – впустую, / Мокрая, белозубая и бле-

стя»59. Ироническое в балладе тесно связано с трагическим. В «пере-

вернутом» мире инфернальная гостья приспосабливается, становясь 

частью обыденности. Русалка играет с механиком в карты; во время 

болезни совсем «по-человечески» заматывает горло шарфом; подоб-

но ребенку с игрушкой, трогательно «спит, обнимая хвост»60. И исче-

зает «в никуда» (в параллельную реальность), подобно «иным» пер-

сонажам баллад М. Степановой Невеста, Собака. Но событие встре-

чи с мифической реальностью не проходит бесследно: не справив-

шись с метаморфозами взаимодействия миров, уходит на ту сторо-

ну свидетель события (оригинал дневника передают вдове). Можно 

предположить, что событие соединения миров: влюбленного (мерт-

вого жениха) оставившего ради встречи со своей Рыбой, русалкой 

(невестой) земной мир, все-таки состоялась. 
 

Трудно рожать, трудно воспитывать, 

Выйти замуж почти невозможно. 

И такая тоска, такая тоска, хоть на сушу. 

... Только самое главное: люблю, твой. 

Только самое главное: прости, не прощай. 

Только самое последнее, самое первое, 

Е-мое, САМОЕ: здравствуй61. 

 

Таким образом, финальные слова баллады приобретают иной 

смысл: «...И если это место – край земли, / Оно не самый крайний 

 
56 Мария Степанова: Рыба, в: Мария Степанова: Счастье, Москва 2003. Ре-

жим доступа: http://www.vavilon.ru/texts/stepanova4-3.html# (31.03.2020).  
57 Ibidem. 
58 Ibidem. 
59 Ibidem. 
60 Ibidem. 
61 Ibidem. 



ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 
 

 

 109 

край земли»62. В панхроническом пространстве миры Марии Степа-

новой напоминают бескрайний лабиринт, в котором метафизическое 

превращается в земное, в следующее мгновение снова оказываясь по 

ту сторону бытия. Границы двоемирия обладают чудесным свой-

ством: как в калейдоскопе, ирреальное переходит в посюсторонний 

мир, и реальное превращается в фантастическое. Трансгрессивные 

состояния (путешествие в бессознательное для выявления скрытых 

фобий) являются попыткой преодоления страха, победы над «ужас-

ным» (событиями современной реальности). 

Таким образом, на протяжении ХIХ-ХХI в.в. в жанре баллады 

произошли значимые изменения, обусловленные объективными со-

циальными, мировоззренческими, эстетическими процессами. В ка-

нонической балладе начала ХIХ намечаются предпосылки дальней-

ших жанровых обновлений. В противостоянии миров граница выпол-

няет разделительную (и одновременно соединительную) функции, 

а трансгрессии, проникновению по ту сторону бытия, нередко спо-

собствует «волшебный» мифический предмет. Особенности баллады 

рубежа ХIХ-ХХI вв. (смысловая многозначность, поиски ответов на 

философские вопросы бытия, интертекстуальность, жизнетворче-

ство) фиксируют размывание границ и взаимопроникновение миров, 

открывая дуалистическую, неоднозначную природу понятий этот / 

тот свет. После 1917 года в результате общественных и литературно-

художественных преобразований советская баллада «социализи-

руется»: границы разрушаются, и встреча двух миров происходит 

в этой страшной реальности (конкретизация пространственно-вре-

менного континуума). Способом сохранения основного жанрового 

признака – условности – становится обращение к аллегории, симво-

лу, мифу. В мифологической балладе конца ХХ века при элиминации 

границ в панхроническом пространстве Космоса происходит взаимо-

проникновение, диффузия миров. При демифологизации и транс-

формации мифа в балладе начала ХХI века открытость границ спо-

собствует явлению трансгрессии – взаимодействию и постепенному 

преобразованию пространства двух миров: инфернальное сосуще-

ствует рядом с реальным миром, оказывая влияние на обыденное 

сознание и подсознание, изменяя мировидение «земных» героев.  

 
62 Ibidem. 



ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 
 

 

 110 

Итак, можно сделать вывод о том, что в процессе жанровых 

обновлений границы двоемирия постепенно утрачивают твердые 

очертания, что приводит к содержательным трансформациям поня-

тий свой / чужой; прекрасное / ужасное; этот / тот мир. Прорыв 

в метафизическую область бессознательного (рассмотрение метамор-

фоз жизни и смерти, Света и Тьмы, Добра и Зла, особенностей 

трансгрессивных состояний «на грани» этого / того миров) продол-

жается в балладе ХХI века.  

 

 

REFERENCES:  
 

Stanisław Sierotwinski: Słownik terminów literackich. Wrocław 1972. 

Gero von Wilpert: Sachwörterbuch der Literatur. Stuttgart 1989.  

Ankudinov Kirill, Barakov Viktor: YUrij Kuznecov: ocherk tvorchestva. 

Moskva 1996, http://www.uglitskih.ru/critycs/ankudinov1.shtml (03. 

04.2020) (Анкудинов Кирилл, Бараков Виктор: Юрий Кузнецов: 

очерк творчества. Москва 1996, http://www.uglitskih.ru/cri-

tycs/ankudinov1.shtml (03.04.2020)). 

Ahmatova Anna: Sobranie sochinenij v shesti tomah. Tom 1: Stihotvo-

reniya 1904-1941. Moskva 1998 (Ахматова Анна: Собрание сочине-

ний в шести томах. Том 1: Стихотворения 1904-1941. Москва 

1998). 

Brojtman Samson: Istoricheskaya poetika. Moskva 2001 (Бройтман Сам-

сон: Историческая поэтика. Москва 2001). 

Verina Ul'yana: Obnovlenie zhanrovoj sistemy russkoj poezii rubezha ХХ 

– ХХI vv. Minsk 2017 (Верина Ульяна: Обновление жанровой сис-

темы русской поэзии рубежа ХХ – ХХI вв. Минск 2017). 

Vinnickij Il'ya: «Osobennaya stat'»: ballady Marii Stepanovoj, “Novoe 

literaturnoe obozrenie” 2003, №62, http://znamlit.ru/publica-

tion.php?id=2345 (31.03.2020) (Винницкий Илья: «Особенная 

стать»: баллады Марии Степановой, “Новое литературное 

обозрение” 2003, №62, http://znamlit.ru/publication.php?id=2345 

(31.03.2020)). 

Vysockij Vladimir: Sobranie sochinenij v odnom tome. Moskva 2018 

(Высоцкий Владимир: Собрание сочинений в одном томе. Москва 

2018). 



ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 
 

 

 111 

Gasparov Mihail: Ballada, v: Literaturnaya enciklopediya terminov i po-

nyatij. Moskva 2001 (Гаспаров Михаил: Баллада, в: Литературная 

энциклопедия терминов и понятий. Москва 2001).  

Gumilev Nikolaj: Polnoe sobranie sochinenij: v 10 tomah. Tom 1: 

Stihotvoreniya. Poemy (1902-1910). Moskva 1998 (Гумилев Николай: 

Полное собрание сочинений: в 10 томах. Том 1: Стихотворения. 

Поэмы (1902-1910). Москва 1998). 

YОlshina Tat'yana: Hudozhestvenno-esteticheskie aspekty problemy gu-

manizma v literature Serebryanogo veka: V. Rozanov, A. Blok, N. Gu-

milev. Velikij Novgorod 2002, http://www.dissercat.com/content/khu-

dozhestvenno-esteticheskie-aspekty-problemy-gumanizma-v-litera-

ture-serebryanogo-veka-v-ro (06.04.2020) (Ёлшина Татьяна: Худо-

жественно-эстетические аспекты проблемы гуманизма в лите-

ратуре Серебряного века: В. Розанов, А. Блок, Н. Гумилев. Вели-

кий Новгород 2002, http://www.dissercat.com/content/khudozhest-

venno-esteticheskie-aspekty-problemy-gumanizma-v-literature-sereb-

ryanogo-veka-v-ro (06.04.2020)). 

ZHigacheva Mariya: Evolyuciya zhanra ballady v russkoj poezii 60-80-h 

godov HKH veka. Moskva 1994 (Жигачева Мария: Эволюция жанра 

баллады в русской поэзии 60-80-х годов ХХ века. Москва 1994). 

ZHukovskij Vasilij: Polnoe sobranie sochinenij v dvadcati tomah. Tom 3. 

Ballady. Moskva 2008 (Жуковский Василий: Полное собрание со-

чинений в двадцати томах. Том 3. Баллады. Москва 2008). 

Zelenin Dmitrij: Izbrannye trudy. Ocherki russkoj mifologii: umershie 

neestestvennoj smert'yu i rusalki. Moskva 1995 (Зеленин Дмитрий: 

Избранные труды. Очерки русской мифологии: умершие неесте-

ственной смертью и русалки. Москва 1995). 

Zenkevich Mihail: Ballada o beznogom royale, v: Nacional'nyj korpus 

russkogo yazyka, http://processing.ruscorpora.ru/search.xml?mo-

de=poetic&env=alpha&nodia=1&expand=full&docid=ODY5NTY=&sid=

0&is_subcorpus=1 (06.04.2020) (Зенкевич Михаил: Баллада о без-

ногом рояле, в: Национальный корпус русского языка, http://pro-

cessing.ruscorpora.ru/search.xml?mode=poetic&env=alpha&nodia=1&e

xpand=full&docid=ODY5NTY=&sid=0&is_subcorpus=1 (06.04. 2020)). 

Kvyatkovskij Aleksandr: Poeticheskij slovar'. Moskva 1966. (Квятковский 

Александр: Поэтический словарь. Москва 1966). 

Keldysh Vsevolod: Russkaya literatura «serebryanogo veka» kak slozh-

naya hudozhestvennaya celostnost', v: Russkaya literatura rubezha 



ТАТЬЯНА ЧЕРКЕС 
 

 

 112 

vekov (1890-e - nachalo 1920-h godov). Kniga 1. Moskva 2000 

(Келдыш Всеволод: Русская литература «серебряного века» как 

сложная художественная целостность, в: Русская литература 

рубежа веков (1890-е - начало 1920-х годов). Книга 1. Москва 2000). 

Kuznecov YUrij: Do poslednego kraya. Moskva 2001 (Кузнецов Юрий: 

До последнего края. Москва 2001). 

Lotman YUrij: Struktura hudozhestvennogo teksta. Moskva, 1970 (Лот-

ман Юрий: Структура художественного текста. Москва, 1970). 

Magomedova Dina: Ballada, v: Poetika: slovar' aktual'nyh terminov i po-

nyatij. Moskva 2008 (Магомедова Дина: Баллада, в: Поэтика: сло-

варь актуальных терминов и понятий. Москва 2008). 

Pustovaya Viktoriya: Mariya Stepanova. Schast'e, “Znamya” 2004, №5, 

https://magazines.gorky.media/znamia/2004/5/mariya-stepanova-

schaste-2.html (31.03.2020) (Пустовая Виктория: Мария Степа-

нова. Счастье, “Знамя” 2004, №5, https://magazines.gorky.me-

dia/znamia/2004/5/mariya-stepanova-schaste-2.html (31.03.2020)). 

Romanov Igor': YU. Kuznecov: mezhdu mifom i real'nost'yu, “Vestnik 

Buryatskogo gosudarstvennogo universiteta” 2014, № 10 (2) (Романов 

Игорь: Ю. Кузнецов: между мифом и реальностью, “Вестник Бу-

рятского государственного университета” 2014, № 10 (2)). 

Rymar' Nikolaj: Poetika granicy v literature. Esteticheskie i poetologiche-

skie aspekty granicy kak fenomena hudozhestvennogo yazyka, 

“OPUSCULA SLAVICA SEDLCENSIA”, Sedlce 2016, Tom XI (Рымарь 

Николай: Поэтика границы в литературе. Эстетические и по-

этологические аспекты границы как феномена художественного 

языка, “OPUSCULA SLAVICA SEDLCENSIA”, Sedlce 2016, Tom XI). 

Rymar' Nikolaj: «Rabota ponimaniya»: o strukture germenevticheskoj 

interpretacii literaturnogo teksta, v: Literaturovedenie i germenev-

tika. Fenomen granicy v literature. Granica i opyt granicy v hudo-

zhestvennom yazyke. Samara 2010 (Рымарь Николай: «Работа по-

нимания»: о структуре герменевтической интерпретации ли-

тературного текста, в: Литературоведение и герменевтика. 

Феномен границы в литературе. Граница и опыт границы в ху-

дожественном языке. Самара 2010). 

Stepanova Mariya: Schast'e. Moskva 2003, http://www.vavi-

lon.ru/texts/stepanova4-3.htm (31.03.2020) (Степанова Мария: 

Счастье. Москва 2003, http://www.vavilon.ru/texts/stepanova4-

3.htm (31.03.2020)). 



ТРАНСФОРМАЦИИ ДВОЕМИРИЯ В ЖАНРЕ БАЛЛАДЫ ХIХ-ХХI ВЕКА 
 

 

 113 

Strashnov Sergej: Molodeet i lad ballad. Ballada v istorii russkoj sovet-

skoj poezii. Moskva 1991. (Страшнов Сергей: Молодеет и лад бал-

лад. Баллада в истории русской советской поэзии. Москва 1991). 

Tamarchenko Natan: Avantyurnaya literatura, v: Poetika. Slovar' aktu-

al'nyh terminov i ponyatij. Moskva 2008 (Тамарченко Натан: Аван-

тюрная литература, в: Поэтика. Словарь актуальных терми-

нов и понятий. Москва 2008). 

Frajman Tat'yana: Tvorcheskaya strategiya i poetika V. A. ZHukovskogo 

(1800-e — nachalo 1820-h godov). Tartu 2002, http://www.ruthe-

nia.ru/document/532454.html#p1 (05.04.2020) (Фрайман Татьяна: 

Творческая стратегия и поэтика В. А. Жуковского (1800-е — 

начало 1820-х годов). Тарту 2002, http://www.ruthe-

nia.ru/document/532454.html#p1 (05.04.2020)).  

Fuko Mishel': O transgressii, v: Tanatografiya Erosa: ZHorzh Bataj 

i francuzskaya mysl' serediny HKH veka. Sankt-Peterburg 1994 (Фуко 

Мишель: О трансгрессии, в: Танатография Эроса: Жорж Батай 

и французская мысль середины ХХ века. Санкт-Петербург 1994). 

YAnushkevich Aleksandr: Primechaniya, v: Vasilij ZHukovskij: Polnoe 

sobranie sochinenij v dvadcati tomah. Tom 3. Ballady. Moskva 2008 

(Янушкевич Александр: Примечания, в: Василий Жуковский: Пол-

ное собрание сочинений в двадцати томах. Том 3. Баллады. Мос-

ква 2008). 

YAnushkevich Aleksandr: Etapy i problemy tvorcheskoj evolyucii 

V. A. ZHukovskogo. Tomsk 1985(Янушкевич Александр: Этапы 

и проблемы творческой эволюции В. А. Жуковского. Томск 1985). 

 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

НАТАЛЬЯ ГРИДНЕВА 

Самарский государственный технический университет 

(Самара, Россия) 
 

ORCID 0000-0003-1886-6040  

e-mail: n.gavrilina83@mail.ru 

 

 

 

ЛИРИЧЕСКИЙ ЯЗЫК РОМАНА ДЖ.Д.СЭЛИНДЖЕРА  

НАД ПРОПАСТЬЮ ВО РЖИ: В ПОИСКАХ АУТЕНТИЧНОСТИ 

 

THE LYRICAL LANGUAGE OF J.D.SALINGER’S THE CATCHER 

IN THE RYE: IN SEARCH FOR AUTHENTICITY 

 

 

Abstract: 

The article deals with the problem of artistic expression authenticity, which is re-

garded as one of the key problems in the contemporary literature and as a prob-

lem of unavoidably strained relations between Artist and Language, which media-

tes Artist’s communication with reality, culture and reader. As a possible solution 

to this problem, the author studies genre language of the lyrical prose focusing on 

J.D.Salinger’s The Catcher in the Rye. In the twentieth century a lot of prose-

writers find in the lyrical poetry language as a necessary means to express the 

emotional experience of an individual in all its immediacy and subjectivity. In the 

crisis conditions of the twentieth century, when the collective experience defineti-

vely loses former confidence and makes a way for the personal and strictly private, 

this approach proves to be really productive: a special structure of narration (si-

milar to a lyrical one) makes the artistic expression actually authentic, enables 

a convincing and verisimilar utterance in the text of prose.  

 

Key words: lyrical prose, artistic expression authenticity, language crisis, Ame-

rican literature of the twentieth century, J.D.Salinger  



ЛИРИЧЕСКИЙ ЯЗЫК РОМАНА ДЖ.Д.СЭЛИНДЖЕРА НАД ПРОПАСТЬЮ ВО РЖИ… 
 

 

 115 

Проблема аутентичности художественного высказывания яв-

ляется одной из ключевых проблем для художников 20 века, в ситу-

ации глубочайшего культурного кризиса чрезвычайно остро ощутив-

ших неадекватность языка минувших эпох и стоящего за ним образа 

мира своему собственному опыту. Новое мироощущение потребовало 

новых форм выражения: язык предшественников оказался непригод-

ным для адекватного отражения действительности, как представала 

она перед современными художниками, и уже не мог звучать в доста-

точной мере убедительно для читателей, носителей схожего с худож-

никами опыта. „Я утратил дар последовательно мыслить и связно 

излагать”, – признается в своем письме лорд Чандос, известный ге-

рой Г. фон Гофмансталя1, и его „болезнь” оказалась, пожалуй, глав-

ной болезнью всего 20 века. 

Проблема аутентичности художественного высказывания – 

это, прежде всего, проблема неизбежно напряженных, конфликтных 

отношений художника с языком, опосредующим его связь с реально-

стью, культурой и читателем. В том или ином виде эта глобальная 

для теории словесного искусства проблема затрагивается во многих 

работах, изучающих природу творческого акта и творческого созна-

ния, специфику взаимоотношений автора и героя, автора и читателя, 

особенности языка модернистской и постмодернистской литературы 

и так далее. Тем не менее, специальных исследований, посвященных 

аутентичности художественного высказывания, относительно немно-

го. В зарубежном литературоведении, где данная проблема весьма ак-

тивно разрабатывается в течение последних десятилетий, обращают на 

себя внимание исследования немецких авторов С.Кналлер и Г.Мюл-

лер2, Э.Калиш3, Ю.Шлих4. Что касается отечественного литературо-

ведения, то здесь следует упомянуть, прежде всего, работы Н.Т.Ры-

 
1 Hugo Hofmannsthal: Schriften zur Literatur, Kunst und Geschichte. Stuttgart 

2000, S.50. 
2 Susanne Knaller, Harro Müller: Einleitung. Authentizität und kein Ende, in: 

Authentizität. Diskussion eines ästhetischen Begriffs. München 2016, S.7-16.  
3 Eleonore Kalisch: Aspekte einer Problem- und Begriffsgeschichte, in: Inszenie-

rung von Authentizität. Tübingen 2007, S.24-42. 
4 Jutta Schlich: Literarische Authentizität: Prinzip und Geschichte. Tübingen 

2002. 



НАТАЛЬЯ ГРИДНЕВА 
 

 

 116 

маря5, а также Д.Д.Моросеевой6 и И.М.Мельниковой7, в которых 

проблема аутентичности художественного высказывания в условиях 

кризисного 20 века увязывается, главным образом, с реализацией 

в произведении пережитого художником опыта границы. В данной 

статье мы хотели бы рассмотреть в качестве одной из возможных 

форм решения проблемы аутентичности художественного высказы-

вания жанровый язык лирической прозы (на примере романа Дж.Сэ-

линджера Над пропастью во ржи). 

„Ход превращения мысли в слово, – пишет К.Ф.Седов, – пред-

стает перед нами как драматический конфликт между личностными 

смыслами и значениями, которые навязывает говорящему нацио-

нальный язык”8. Вербализация индивидуально-личностных смыслов 

оказывается неизбежно проблематичной уже постольку, поскольку 

осуществляется средствами общего языка, всегда в пределах некоего 

дискурса, подавляющего самостоятельность своих субъектов, подчи-

няющего их себе, навязывающего им свою волю. Во многом именно 

поэтому язык в руках художника никогда не оказывается легко по-

датливым материалом. Г.Гессе в одном из своих эссе жалуется на 

горькую долю поэта, который в отличие от музыканта, например, „не 

имеет свой язык для себя одного” и „вынужден использовать в своей 

деятельности тот же язык, на котором обучают школьников и заклю-

чают сделки, на котором телеграфируют и ведут процессы”9.  

 
5 Николай Рымарь: Проблема аутентичного слова: лирический язык прозы 

Вольфганга Борхерта, „Русская германистика: ежегодник Российского со-

юза германистов” 2004, Том 1, с.233-249; Николай Рымарь: Аутентич-

ность художественного высказывания как проблема эстетического собы-

тия, „Вестник Самарской гуманитарной академии”. Серия: Философия. Фи-

лология 2013, № 1 (13), с.128-150; Николай Рымарь: Поэтика границы в ли-

тературе. Эстетические и поэтологические аспекты проблемы границы 

как феномена художественного языка. Siedlce 2016.  
6 Дарья Моросеева: Проблема аутентичности художественного высказы-

вания в прозе Ингеборг Бахман. Самара 2017. 
7 Ирина Мельникова: Магическая природная лирика в аспекте проблемы 

аутентичности художественного высказывания, „Филологические на-

уки”. Вопросы теории и практики 2018, № 6-1 (84), с.28-32. 
8 Константин Седов: Становление дискурсивного мышления языковой лич-

ности. Психо- и социолингвистические аспекты. Саратов 1999, с.8. 
9 Hermann Hesse: Ausgewählte Werke in 6 Bänden, Band 6 Gedichte, 

Betrachtungen, Briefe. Frankfurt am Main 1994, S.157. 



ЛИРИЧЕСКИЙ ЯЗЫК РОМАНА ДЖ.Д.СЭЛИНДЖЕРА НАД ПРОПАСТЬЮ ВО РЖИ… 
 

 

 117 

Впрочем, поэт, говоря словами Г.Гессе, вынужден отвоевывать 

свой язык не только у „повседневности”. Внутрилитературные дис-

курсы, то есть некие устоявшиеся литературные практики, имеют над 

художником не меньшую власть, которой тот, стремясь выразить свой 

глубоко индивидуальный опыт, неизбежно противостоит и которую 

он, разумеется, не в силах преодолеть в полной мере. В связи с этим 

целостность субъекта художественного высказывания может быть 

рассмотрена через „отношения „неслиянности-нераздельности” дис-

курсивного (готового, „взятого” из неотрефлексированных в выска-

зывании речевых практик, дискурсов) субъекта и индивидуального, 

творческого, неповторимого Я”10. В 20 веке с его обострившимся не-

доверием к так называемому „коллективному опыту” и всем тем „го-

товым” формам, которые его представляли, отношение „неслиянно-

сти-нераздельности” резко сместилось в сторону индивидуальности: 

готовые, дискурсивные способы самоидентификации субъекта выска-

зывания стали восприниматься крайне скептически.  

Запрос на индивидуальность был связан во многом с такой 

проблемой, как отчуждение, которое в той или иной форме прояви-

лось во многих сферах жизни человека, в том числе, в его отноше-

ниях с языком. Эта проблема получает разработку, в частности, в из-

вестном романе Тошнота Ж.-П.Сартра, герой которого, по его собст-

венному выражению, ведет „борьбу со словами”:  
 

Эту фразу придумал я. Вначале она была частицей меня самого. 

Теперь она вписалась в бумагу, объединилась с ней против меня. 

Я больше ее не узнавал. Я даже не мог ее заново продумать. Она была 

там, передо мной, и тщетно было искать в ней признаков ее изна-

чального происхождения. Ее мог написать любой другой человек. 

НО И Я, я сам, не был уверен, что ее написал я11.  

 

В ситуации, когда человек перестает привычно ощущать свое 

слово „частицей себя самого”, особую ценность обретает способность 

художника выстроить такое высказывание, которое воспринималось 

бы именно как выражение его личного посыла, звучало бы в этом от-

ношении искренно, правдиво, без фальши, не было бы повторением 

 
10 Ирина Саморукова: Дискурс – художественное высказывание – литератур-

ное произведение: Типология и структура эстетической деятельности. Сама-

ра 2002, с.71. 
11 Жан-Поль Сартр: Тошнота. Москва 2013, с.153. 



НАТАЛЬЯ ГРИДНЕВА 
 

 

 118 

общих мест. Проблема аутентичности художественного высказыва-

ния подразумевает, в первую очередь, именно этот вопрос: как, при 

каких условиях высказывание обретает непосредственную убедитель-

ность, ощущается как истинное – в том смысле, что выражает реаль-

ный опыт и реальную волю своего автора.12  

Следует сразу оговориться, что аутентичность художествен-

ного высказывания не сводится к его какой-то исключительной инди-

видуальности (как единичности, уникальности) во всех смыслах. 

Аутентичное высказывание – это высказывание, которое вызывает 

доверие, а последнее, как показывают соответствующие исследова-

ния13, строится, прежде всего, на общности неких представлений, 

ценностей и интересов. Художественное слово обретает живое звуча-

ние, если в нем убедительно, без фальши фиксируется некий глубин-

ный внутренний опыт автора, но опыт этот должен быть близок, 

созвучен опыту читателя. В этом отношении интересны наблюдения 

В.И.Тюпы. Видя суть эстетического дискурса в „поиске новых знаков, 

нового художественного языка”, он замечает, что эстетическое сооб-

щение обладает минимальной (в количественном отношении) ин-

формативностью, то есть слово художника, можно сказать, говорит 

по-новому, но о не совсем новых для читателя вещах. „Я всегда это 

знал, только не мог выразить!” – приводит исследователь слова 

Л.Н.Толстого о том, как представляется писателю эффект, произво-

димый художественным произведением на читателя14.   

Понимая под аутентичностью художественного высказывания 

его некую правдивость, мы также, конечно, не имеем в виду изобра-

жение художником каких-то реальных, взаправдашних лиц и собы-

тий. Литературный текст, как замечает Г.Фреге, не может быть прове-

 
12 Николай Рымарь: Проблема аутентичного слова: лирический язык про-

зы Вольфганга Борхерта, „Русская германистика: ежегодник Российского 

союза германистов” 2004. Том 1, с.233. 
13 Евгений Дугин: Власть доверия и доверие власти, „Власть” 2018, Т.26, 

№ 8, с.60-66; Игорь Ардашкин: Доверие в науке и религии: к вопросу о ста-

новлении культуры доверия, „Вестник Томского государственного универ-

ситета” 2013, № 370, с.56-60; Татьяна Скрипкина: Антиномия доверия к ми-

ру и доверия к себе в человеческом бытии, „Развитие личности” 2011, № 3, 

с.211-231. 
14 Валерий Тюпа: Пролегомены к теории эстетического дискурса, в: Проб-

лема художественного языка. Самара 1996, с.3-10. 



ЛИРИЧЕСКИЙ ЯЗЫК РОМАНА ДЖ.Д.СЭЛИНДЖЕРА НАД ПРОПАСТЬЮ ВО РЖИ… 
 

 

 119 

рен на истинность в духе корреспондентской теории: в этом плане он 

– ни истинен, ни ложен, он – вымысел15. Ю.С.Степанов, в свою оче-

редь, определяет литературу как „дискурс, интенсионалы которого не 

обязательно имеют экстенсионалы в актуальном мире”16. Правда ху-

дожника – это некая „правда жизни”, некая истина, которая, открыв-

шись ему в личном опыте переживания действительности, может, 

тем не менее, дать ответ на вопросы, волнующие все человечество. 

„Искусство, – пишет Л.Я.Гинзбург, – это опыт одного, в котором мно-

гие должны узнать и понять себя”17. Во многом именно поэтому худо-

жественное высказывание оказывается способным обрести искомую 

аутентичность, если писатель обращается к неким фундаментальным 

проблемам эпохи, если в своей деятельности он опирается на общие 

для представителей его века ценности, потребности, интересы. Как 

замечал М.М.Бахтин, „внутренне убедительное слово” – это всегда 

„слово, обращенное к современнику”18.  

Проникновение лирики в прозу началось, разумеется, значи-

тельно раньше всех тех кризисных явлений 20 века, которые ради-

кально обострили потребность художников в обновлении своего 

языка, утратившего в изменившихся условиях необходимую убеди-

тельность. Так, Ф.Н.Хуако, рассматривая эволюцию жанра лириче-

ской повести, обнаруживает „примеры активного воздействия лири-

ческого начала на общую художественно-философскую структуру 

произведения” уже в древнейших литературах, что, по ее мнению, 

свидетельствует об „объективном, оригинальном сплаве лирического 

и иных родовых начал в художественном творении”19. Тем не менее, 

сколь долгой ни была бы история взаимодействия лирики и прозы, 

характер этого взаимодействия и определяемая им повествователь-

ная форма в самой значительной степени зависят от конкретного ис-

 
15 Готтлоб Фреге: Логика и логическая семантика. Москва 2000, с.188. 
16 Юрий Степанов: В мире семиотики, в: Семиотика: Антология. Москва 

2001, с.33. 
17 Лидия Гинзбург: О лирике. Москва 1997, с.9. 
18 Михаил Бахтин: Слово в романе. Санкт-Петербург 2017, с.134. 
19 Фатимет Хуако: Эволюция и жанровая специфика лирической повести, 

„Вестник Адыгейского государственного университета”. Серия 2: Филология 

и искусствоведение, 2012, № 2, с.44-48. 



НАТАЛЬЯ ГРИДНЕВА 
 

 

 120 

торического контекста. „Лирическая проза, – констатирует М.Х.Мам-

бетова, – обязательно должна быть созвучна эпохе”20.  

Известный роман Над пропастью во ржи Дж.Д.Сэлинджера, 

представляющего жанр лирической прозы в американской литера-

туре 20 века, – роман, ставший поистине культовым, – несомненно, 

соответствует данному критерию. По замечанию Л.И.Галинской, он 

оказал заметное влияние на формирование образа мыслей школьной 

и студенческой молодежи США в 50-е – 60-е годы21. 

Доверие со стороны современников слову писателя говорит не 

только об актуальности затронутых им проблем, но и именно о не-

обычайной убедительности созданного им образа подростка. Под-

черкнем, „созвучие эпохе”, предполагающее, прежде всего, обраще-

ние художника к базовым для нее проблемам, не должно пониматься 

ограниченно, неоправданно узко – только как изображение разреше-

ния проблемы, только как тематическая ее разработка. В ситуации, 

когда те или иные представления об общезначимой истине оказы-

ваются непрочными и потому могут показаться неубедительными, 

художник должен найти серьезные эстетические подкрепления, 

которые могут оказать ему поддержку, так что тут следует говорить 

о характере творческого акта и специфике художественного языка22.  

Свое „созвучие с эпохой” лирическая проза, перенимая опыт 

лирики, обретает не в последнюю очередь через создание соответ-

ствующего характера – „не столько частного, единичного, сколько 

эпохального, исторического, типового образа современника”23. Для 

лирической прозы 20 века таким героем своего времени становится 

человек, по выражению работавшего в этом жанре советского писа-

теля Георгия Семенова, „отнюдь не железный, а очень легко рани-

мый”24. Это – человек, который противостоит своей среде, находится 

 
20 Марьяна Мамбетова: Северокавказская лирическая проза (поэтика 

и проблематика): диссертация на соискание ученой степени кандидата 

филологических наук. Нальчик 2003, с.15. 
21 Ирина Галинская: Философские и эстетические основы поэтики 

Дж.Д.Сэлинджера. Москва 1975, с.4. 
22 Николай Рымарь: Аутентичность художественного высказывания как 

проблема эстетического события, „Вестник Самарской гуманитарной ака-

демии”. Серия: Философия. Филология 2013, № 1 (13), с.131. 
23 Лидия Гинзбург: О лирике. Москва 1997, с.11. 
24 Анатолий Клитко: Глубина фокуса. Москва 1981, с.193. 



ЛИРИЧЕСКИЙ ЯЗЫК РОМАНА ДЖ.Д.СЭЛИНДЖЕРА НАД ПРОПАСТЬЮ ВО РЖИ… 
 

 

 121 

в разладе с обществом, болезненно ощущая его ущербность и отказы-

ваясь играть навязываемую социальную роль. Холден Колфилд, ге-

рой романа Над пропастью во ржи, как раз из людей этого типа: он 

видит в окружающем мире сплошное притворство и лицемерие, и это 

вызывает в его душе категорический протест, становится причиной 

бунта. Однако крайне важно, что изображение противостояния лич-

ности своей среде обретает у Дж.Д.Сэлинджера свою убедительность, 

так как получает детальную разработку не только на сюжетно-тема-

тическом уровне, но и в самой структуре повествования, очень близ-

кой к лирической: „если сам факт [эпического] повествования, – 

пишет Д.Г.Гачев, – излучает доверие бытию, то в жанре лирики чело-

вечество дорожит тем, что оно, его мысль и чувство, сопротивляется”25.  

Опыт лирики, к которому в поисках „нового слова” обраща-

ются некоторые прозаики 20 века, оказывается им полезным в том 

отношении, что они находят в художественном языке этого „самого 

субъективного рода литературы” (Л.Я.Гинзбург) технические возмож-

ности фиксировать душевные переживания отдельной личности во 

всей их непосредственности и субъективности. Для лирической про-

зы абсолютным смыслопорождающим началом становится именно 

логика субъективного восприятия, которая в полной мере определяет 

внутреннюю структуру текста и, по верному замечанию Н.Т.Рымаря, 

создает свой язык, преодолевающий устойчивые формы и модели 

высказывания, обусловленные системой господствующих ценност-

ных ориентаций, которые сообщают всему конкретную определен-

ность и упорядоченность26. В ситуации 20 века, когда коллективный 

опыт полностью утрачивает прежнее доверие и уступает место опыту 

индивидуальному, сугубо личному, такой подход оказывается, дей-

ствительно, продуктивным, способным придать высказыванию иско-

мую аутентичность звучания. 

В романе Дж.Д.Сэлинджера повествование организовано 

именно по этому, „лирическому”, принципу: объективная последова-

тельность фактов заменена логикой их субъективного переживания 

героем, ни одна деталь внешнего мира не существует самостоятельно, 

 
25 Георгий Гачев: Содержательность художественных форм. Эпос. Лирика. 

Театр. Москва 2008, с.188. 
26 Николай Рымарь: Поэтика границы в литературе. Эстетические и по-

этологические аспекты проблемы границы как феномена художествен-

ного языка. Siedlce 2016, с.299-300. 



НАТАЛЬЯ ГРИДНЕВА 
 

 

 122 

автономно, независимо от героя, все подается здесь как предмет его 

эмоционально-оценочного восприятия. Окружающая действитель-

ность, будучи преломленной сквозь призму переживаний Холдена, 

оказывается заметно деформированной, ибо ее функция здесь – 

выражение индивидуального опыта героя, самой его субъективности.  

Переживания Холдена раскрываются перед нами во всей 

своей непосредственности. В этом отношении его рассказ едва ли со-

поставим с рассказом, например, Аркадия Долгорукого – еще одного 

юноши, героя романа Ф.М.Достоевского Подросток, выдержанного 

в традициях эпического жанра.  

„I like it when somebody digresses. It’s more interesting and all”27, 

– признается Холден мистеру Антолини, и его повествование, дей-

ствительно, „грешит” заметной непоследовательностью, фрагментар-

ностью, подчиняясь импульсивной логике субъективных пережива-

ний рассказчика. Долгорукий же, как определяет он свою задачу 

в самом начале романа, „записывает лишь события, уклоняясь всеми 

силами от всего постороннего”28. Он, конечно, „поражен всем совер-

шившимся”, но его установка – поведать произошедшую историю 

максимально объективно, и потому он разворачивает свой рассказ 

как некий событийный ряд, последовательно переходя от эпизода 

к эпизоду.  

Аркадий, разумеется, не ошибается, когда в начале „с досадой 

предчувствует”, что, „кажется, нельзя обойтись совершенно без опи-

сания чувств”29, – без чувств, действительно, не обходится, – но и о них 

он пишет „как давно отрезвившийся человек и во многом уже как по-

сторонний”30, все эмоции подаются им, так сказать, в объективиро-

ванном, отрефлексированном виде. Совсем по-другому восприни-

маются эмоции Холдена: уже испытанные им в прошлом, они бук-

вально воскресают во всей своей непосредственности, переживаются 

им повторно; все в его рассказе получает эмоциональную оценку, так 

что даже вырезанные на двери уборной инициалы одного из выпуск-

ников школы предстают перед нами как „goddam stupid sad old ini-

tials”31.  

 
27 Jerome Salinger: The catcher in the rye. Санкт-Петербург 2017, с.233. 
28 Федор Достоевский: Подросток. Москва 2019, с.3. 
29 Ibidem, c.3. 
30 Ibidem, c.27. 
31 Jerome Salinger: The catcher in the rye. Санкт-Петербург 2017, с.215. 



ЛИРИЧЕСКИЙ ЯЗЫК РОМАНА ДЖ.Д.СЭЛИНДЖЕРА НАД ПРОПАСТЬЮ ВО РЖИ… 
 

 

 123 

Повествование выстраивается таким образом, что индивиду-

альный душевный опыт оказывается буквально вписанным в его вну-

треннюю структуру. Это создает необходимые условия для того, что-

бы личность, как это имеет место в лирике, „уплотнилась, затвердела, 

перестала быть прозрачной” (Д.Г.Гачев): индивидуальность героя 

„проступает” на всех уровнях произведения, все здесь становится ее 

знаком, указывает на нее, служит тому, чтобы она вновь и вновь об-

наруживала себя во всей своей субъективности. Достигаемая за счет 

этого непосредственность изображения душевной жизни героя по-

зволяет читателю приблизиться к его опыту вплотную, войти в него, 

прочувствовать изнутри и потому во многом обеспечивает аутентич-

ность его восприятия.  

„Чувство и рефлексия, – пишет Г.В.Ф.Гегель о лирике, – вовле-

кают внутрь себя наличный мир, переживают его в своей внутренней 

стихии и уже только после того, как этот мир стал чем-то внутрен-

ним, выражают его, находя для него слова”32. В лирической прозе, 

опирающейся на тот же принцип, бытие предстает именно как пред-

мет восприятия лирического героя, причем его точка зрения в произ-

ведении всегда единственная. Здесь категорически не может быть ни 

одного стороннего наблюдателя, который мог бы взглянуть на мир 

и героя со своих собственных позиций, оценить опыт лирического Я, 

так сказать, объективно (или в какой-то своей субъективной логике).  

Единственность точки зрения лирического героя обеспечи-

вается и особой спецификой художественного языка, которая заклю-

чается, прежде всего, в нетерпимости того к любому „чужому слову”. 

Заметим, что художник, в каком бы жанре он ни работал, неизбежно 

сталкивается с той „упругой, часто трудно проницаемой средой дру-

гих, чужих слов о том же предмете, на ту же тему”33, о которой писал 

М.М.Бахтин. Важно, что эпос и лирика подходят к решению данной 

проблемы по-разному.  

Как показывает М.М.Бахтин, прозаик всячески активизирует 

эту „чужесловесную разноакцентную среду”, организуя ее в соответ-

ствии со своим замыслом: его голос обретает свое индивидуальное 

звучание лишь на фоне иных разноречивых голосов, в их сосредото-

чии, в социальном диалоге, который сплетается для него с самой диа-

 
32 Георг Вильгельм Фридрих Гегель: Эстетика: в 4 томах. Том 3. Москва 

1971, с.514. 
33 Михаил Бахтин: Слово в романе. Санкт-Петербург 2017, с.32. 



НАТАЛЬЯ ГРИДНЕВА 
 

 

 124 

лектикой предмета34. Лирический подход к изображению мира – со-

всем иной. Лирик, который, конечно, также обнаруживает каждое 

слово „уже оговоренным, оспоренным, оцененным”, направляет свои 

усилия в обратную сторону, работает на „выголашивание” из языка 

чужих акцентов и интенций. Его язык должен находиться в его пол-

ном единоличном владении, быть единым и единственным, „забыть 

историю противоречивого словесного осознания своего предмета 

и столь же разноречивое настоящее этого осознания”, чтобы обеспе-

чить возможность прямой интенциональности35.  

В лирике и, соответственно, лирической прозе язык героя, как 

и его образ, никогда не выступает в роли объекта. Объектна здесь мо-

жет быть лишь речь иных персонажей, но надо понимать, что она 

входит сюда не на правах другого языка, который приносит свои осо-

бые точки зрения, на котором можно сказать нечто, чего не скажешь 

на своем языке, а на правах изображенной вещи36. Роман Дж.Д.Сэ-

линджера изобилует многочисленными репликами персонажей, но 

почти все они, будучи едва произнесены, становятся, как и все 

остальное в произведении, предметом оценки главного героя и по-

тому автоматически выводятся из одной плоскости с его, героя, изоб-

ражающим словом и становятся словом изображенным: „He said the 

play itself was no masterpiece, but that the Lunts, of course, were absolute 

angels. Angels. For Chrissake. Angels. That killed me”37.  

В лирической прозе внешний мир предстает в восприятии ли-

рического героя и, соответственно, во внутренних формах его языка, 

который в связи с принципиальной невозможностью как-то взгля-

нуть на него со стороны и осмыслить его в некой его ограниченности 

всегда осуществляет себя как бесспорный, единственно возможный 

и всеобъемлющий. Лирический язык всегда воспринимается как 

в полной мере адекватный тому, что он описывает, и потому обладает 

высокой степенью аутентичности: в лирике, как подчеркивает 

М.М.Бахтин, „даже слово о сомнении должно быть как слово несом-

ненным”38.  

 
34 Ibidem, c.35. 
35 Ibidem, c.36. 
36 Ibidem, c.49. 
37 Jerome Salinger: The catcher in the rye. Санкт-Петербург 2017, с.163. 
38 Михаил Бахтин: Слово в романе. Санкт-Петербург 2017, с.40. 



ЛИРИЧЕСКИЙ ЯЗЫК РОМАНА ДЖ.Д.СЭЛИНДЖЕРА НАД ПРОПАСТЬЮ ВО РЖИ… 
 

 

 125 

Такое изображение современной личности, когда завершение 

образа героя происходит исключительно с точки зрения самого ге-

роя, имеет, по мнению Н.Т.Рымаря, несомненную аутентичность. 

Исследователь связывает это с тем, что такая техника устанавливает 

максимально близкий, не опосредованный сознанием „третьего” кон-

такт между читателем и героем, не только минуя все готовые, со-

циальные, ценностные и литературные типы изображения „харак-

тера”, но и как бы включая в раму опыта героя и опыт читателя, на-

ходя между ними определенные „зоны тождества”39.  

Повторимся, аутентичность художественного высказывания, 

действительно, во многом опирается на общность опыта автора (его 

героя) и читателя. Конечно, наличие неких „зон тождества” опреде-

ляется, прежде всего, схожим содержанием опыта того и другого, но 

важно, что обнаруживают („нащупывают”) эти зоны эпос и лирика 

по-разному. Если эпос изначально „мыслит миром, историей”, то ли-

рика устремляется к открытию неких общих для мира истин через 

раскрытие душевной жизни отдельной личности. По Л.Я.Гинзбург, 

это устремление реализуется, прежде всего, в специфике „лирической 

личности”, которая всегда „суммарна”, всегда – „образ, обычно уже 

существующий в культурном сознании эпохи”40. Т.И.Сильман гово-

рит в этой связи о том, что лирическое произведение, будучи чем-то 

чрезвычайно конкретным, тем не менее оформляется как нечто вне- 

и сверхличное и должно восприниматься отвлеченно от индивиду-

альной определенности действующих лиц. „Более всего, – пишет она, 

– лирическое стихотворение напоминает то, что в грамматике назы-

вается парадигмой»41, то есть каждый частный случай индивидуаль-

ного переживания лирика превращает в парадигму переживания для 

любого другого человека.  

Т.И.Сильман не связывает одно с другим напрямую, но можно, 

вероятно, предположить, что такая „парадигматика” проявляется, 

в том числе, в описываемом ею развитии лирического стихотворения 

непременно от частного к общему (через эмоциональное пережива-

ние отдельных эмпирических фактов к раскрытию некой правды, 

 
39 Николай Рымарь: Поэтика границы в литературе. Эстетические и по-

этологические аспекты проблемы границы как феномена художествен-

ного языка. Siedlce 2016, с.297. 
40 Лидия Гинзбург: О лирике. Москва 1997, с.163. 
41 Тамара Сильман: Заметки о лирике. Ленинград 1977, с.199. 



НАТАЛЬЯ ГРИДНЕВА 
 

 

 126 

истины). В романе Над пропастью во ржи логика, схожая с этой, 

неоднократно обнаруживает себя в рассуждениях главного героя, ко-

торый многие, даже самые малозначительные, события склонен эмо-

ционально трактовать как частные случаи проявления неких общих 

закономерностей:  
 

I told him he thought he could give the time to anybody he felt like. 

I told him he didn’t even care if the girl kept all her kings in the back row 

or not, and the reason he didn’t care was because he was a goddam stupid 

moron. He hated it when you called a moron. All morons hate it when you 

call them a moron42.  

 

Конечно, здесь угадывается весьма типичная для подростков 

склонность к некой абсолютизации своего личного опыта, своеволь-

ному и безапелляционному распространению его на все человечество. 

Тем не менее, хотя бы однажды Холден Колфилд делает весьма неожи-

данное для него самого открытие. Это происходит в самом конце рома-

на, когда он, до того момента ненавидевший мир за его притворство 

и подлость, вдруг произносит слова, примиряющие его с окружаю-

щими и тем самым свидетельствующие о том, что он, возможно, не 

упадет в ту ужасную пропасть, о которой говорил ему мистер Анто-

лини. Примечательно, что логика рассуждений тут остается прежней:  
 

I’m sorry I told so many people about it. About all I know is, I sort of 

miss everybody I told about. Even old Stadlater and Ackley, for instance. 

I think I even miss this goddam Maurice. It’s funny. Don’t ever tell any-

body anything. If you do, you start missing everybody43.  

 

Такое движение от частного к общему, от внешнего к внутрен-

нему, то есть от отдельных фактов объективной реальности к их эмо-

циональной переработке, к постижению некоей внутренней правды, 

составляет, по Т.И.Сильман, еще одно принципиальное отличие ли-

рики от эпоса. Если эпическое повествование может быть представ-

лено как движение по горизонтали, причем автор движется здесь как 

бы рядом и одновременно с фактами, то движение лирического сю-

жета непременно подразумевает удаление от эмпирической поверх-

ности вглубь, „на дно”, так что лирический поэт как бы пребывает 

 
42 Jerome Salinger: The catcher in the rye. Санкт-Петербург 2017, с.59. 
43 Ibidem, c.269-270. 



ЛИРИЧЕСКИЙ ЯЗЫК РОМАНА ДЖ.Д.СЭЛИНДЖЕРА НАД ПРОПАСТЬЮ ВО РЖИ… 
 

 

 127 

в некоей фиксированной точке, кружит вокруг одной мысли, пока не 

найдет решение, важное именно в данной конкретной ситуации. 

Именно поэтому, заключает Т.И.Сильман, для лирики „чем-то совер-

шенно органическим, вытекающим из самого механизма пережива-

ния”, является композиционный повтор44.  

Повтор в структуре художественного произведения напрямую 

связан с накоплением качества, с трансформацией смысла. „Именно 

на материале повторов, – пишет Ю.М.Лотман, – обнаруживается 

с наибольшей яркостью та более общая эстетическая закономерность, 

что все структурно значимое в искусстве семантизируется”45. Через 

наращивание смысла повтор часто создает базу для символического 

восприятия образа.  

Это мы можем наблюдать и в романе Дж.Д.Сэлинджера. То 

и дело возникающее, но так и остающееся нереализованным желание 

Холдена позвонить Джейн указывает на его романтичную и, вопреки 

весьма грубой манере выражаться, очень тонко чувствующую натуру, 

которая наделяет его способностью любить и в то же время лишает 

возможности действовать хоть сколько-нибудь решительно и прагма-

тично. Его вновь и вновь воскресающее воспоминание о том, как 

Джейн, играя с ним в шашки, никогда не переставляла дамки из по-

следнего ряда, говорит об исключительно нежном и трогательном его 

к ней отношении, что, в частности, очень отличает его от Стрэдлей-

тера, у которого соответствующий вопрос Холдена вызывает лишь 

насмешку и недоумение. Ту же реакцию у случайных собеседников 

Холдена вызывает и его озабоченность судьбой уток из Центрального 

парка, которые неизвестно куда деваются зимой, „когда пруд покры-

вается льдом и промерзает насквозь”. Все эти моменты, наряду с мно-

гократно упоминаемой охотничьей шапкой, которая выполняет 

в произведении функцию шутовского колпака46, приобретают симво-

лическое звучание – знаменуют собой отрезанность тонко чувствую-

щего и презирающего повсеместный конформизм героя от общества, 

которое имеет иные ценности, иные ориентиры, по-другому живет 

и по-другому чувствует.  

 
44 Тамара Сильман: Заметки о лирике. Ленинград 1977, с.138-140. 
45 Юрий Лотман: Об искусстве. Санкт-Петербург 1998, с.131. 
46 Надежда Шалимова: Роман Дж.Д.Сэлинджера „Над пропастью во ржи” 

как роман-инициация, „Филологические науки: вопросы теории и практики” 

2014, № 4 (34): в 3 ч. Ч.III, c.203. 



НАТАЛЬЯ ГРИДНЕВА 
 

 

 128 

Заметим, что символы, подобные этим, очень типичны для 

лирической прозы. Чаще всего носителями символического смысла 

здесь становятся конкретные предметы и события, в объективном 

плане (и в восприятии иных персонажей), как правило, совсем мало-

значительные. На самом деле, именно эта кажущаяся „случайность” 

предмета или события создает необходимую предпосылку для пред-

видения и последующего угадывания в нем неких крайне важных для 

понимания личности героя смыслов. Так, Г.Курц, выделяя прагмати-

ческое и символическое понимание, поясняет, что второе как бы под-

ключается к первому, „когда того решения, что дает нам прагматиче-

ское понимание, оказывается недостаточно”47. „Прагматическая не-

значительность” образа (особенно в ситуации повтора, например) за-

ставляет нас предчувствовать в нем „значительность” иного порядка 

и потому воспринимать его именно в символической перспективе.  

Именно такая „созависимость” прагматического и символиче-

ского понимания объясняет максимально сильный заряд лириче-

ского смысла, если его носителем становится минимально значимый 

в прагматическом отношении предмет: чем незначительнее в практи-

ческом плане предмет или событие, тем более зримо, явственно про-

ступает ценностное отношение к нему лирического героя, его психо-

эмоциональное переживание, его сугубо индивидуальный опыт. 

Е.Г.Озерова, изучая особенности материальной символики лириче-

ской прозы, справедливо видит ее основной источник в интенцио-

нальности, рассматривает интенциональный акт, то есть направлен-

ность сознания на предмет, как акт придания смысла48. Лирические 

символы всегда очень личные: это – не некие „знаки судьбы”, „знаки 

свыше”, которые могут и не восприниматься героем как таковые, но 

именно „материальные носители” сугубо личностных смыслов героя, 

„выразители” его душевного состояния.  

В контексте проблемы аутентичности художественного выска-

зывания особенно важен тот факт, что символизация являет собой 

именно невербальный механизм смыслопорождения и, стало быть, 

позволяет художнику избежать известной лжи „изреченной мысли” 

(Ф.И.Тютчев). Для лирики и лирической прозы это тем более акту-

ально, что эмоции, чувства, являющиеся предметом их изображения, 

 
47 Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol. Göttingen 2009, S.90. 
48 Елена Озерова: Интенциональность поэтической прозы, „European So-

cial Science Journal” 2011, № 4 (7), с.59-66. 



ЛИРИЧЕСКИЙ ЯЗЫК РОМАНА ДЖ.Д.СЭЛИНДЖЕРА НАД ПРОПАСТЬЮ ВО РЖИ… 
 

 

 129 

особенно трудно переводимы в слова, неизбежно „косноязычны” 

и „молчаливы” (В.Тушнова). Символизация подобного рода позво-

ляет перевести основную смысловую нагрузку на уровень подтекста, 

где некие смыслы, не будучи непосредственно проговоренными, тем 

самым заявляют о себе максимально убедительно и правдиво, обна-

руживают себя во всей своей ясности и полноте.  

Итак, лирическая проза 20 века может быть адекватно оцене-

на и осмыслена, в первую очередь, именно как „продукт” своего слож-

ного времени, то есть в парадигме его насущных интересов и нужд. 

Пожалуй, ключевой проблемой этой эпохи становится кризис языка, 

запустивший активный поиск „нового слова”, новых возможностей 

достижения аутентичности художественного высказывания. Лириче-

ская проза решает эту проблему, во-первых, обращаясь к индиви-

дуальному опыту личности, казавшемуся в ситуации культурного 

кризиса единственно „достоверным”, и, во-вторых, создавая – с опо-

рой на опыт лирики – особый язык, способный раскрыть этот опыт 

максимально естественно и правдоподобно.  

 

 

REFERENCES: 
 

Ardashkin Igor': Doverie v nauke i religii: k voprosu o stanovlenii kul'-

tury doveriya, „Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta” 

2013, № 370, s.56-60 (Игорь Ардашкин: Доверие в науке и рели-

гии: к вопросу о становлении культуры доверия, „Вестник Том-

ского государственного университета” 2013, № 370, с.56-60). 

Bahtin Mihail: Slovo v romane. Sankt-Peterburg 2017 (Михаил Бахтин: 

Слово в романе. Санкт-Петербург 2017). 

Dostoevskij Fedor: Podrostok. Moskva 2019 (Федор Достоевский: Под-

росток. Москва 2019). 

Dugin Evgenij: Vlast' doveriya i doverie vlasti, „Vlast'” 2018, T.26, № 8, 

s.60-66 (Евгений Дугин: Власть доверия и доверие власти, 

„Власть” 2018, T.26, № 8, с.60-66). 

Frege Gottlob: Logika i logicheskaya semantika. Moskva 2000 (Готтлоб 

Фреге: Логика и логическая семантика. Москва 2000). 

Gachev Georgij: Soderzhatel'nost' hudozhestvennyh form. Epos. Lirika. 

Teatr. Moskva 2008 (Георгий Гачев: Содержательность худо-

жественных форм. Эпос. Лирика. Театр. Москва 2008). 



НАТАЛЬЯ ГРИДНЕВА 
 

 

 130 

Galinskaya Irina: Filosofskie i esteticheskie osnovy poetiki J.D.Salinger. 

Moscow 1975 (Ирина Галинская: Философские и эстетические ос-

новы поэтики Дж.Д.Сэлинджера. Москва 1975). 

Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol. Göttingen 2009. 

Ginzburg Lidiya: O lirike. Moskva 1997 (Лидия Гинзбург: О лирике. 

Москва 1997). 

Hegel Georg Wilhelm Fridrich: Estetika v 4 tomakh. Tom 3. Moskva 1971 

(Георг Вильгельм Фридрих Гегель: Эстетика: в 4 томах. Том 3. 

Москва 1971). 

Hesse Hermann: Ausgewählte Werke in 6 Bänden. Band 6: Gedichte, 

Betrachtungen, Briefe. Frankfurt am Main 1994. 

Hofmannsthal Hugo: Schriften zur Literatur, Kunst und Geschichte. 

Stuttgart 2000. 

Huako Fatimet: Evolyuciya i zhanrovaya specifika liricheskoj povesti, 

„Vestnik Adygejskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya 2: Filolo-

giya i iskusstvovedenie”, 2012, № 2, s.44-48 (Фатимет Хуако: Эволю-

ция и жанровая специфика лирической повести, „Вестник Ады-

гейского государственного университета. Серия 2: Филология и ис-

кусствоведение”, 2012, № 2, с.44-48). 

Kalisch Eleonore: Aspekte einer Problem- und Begriffsgeschichte, in: 

Inszenierung von Authentizität. Tübingen 2007, S.24-42 

Klitko Anatolij: Glubina fokusa. Moskva 1981 (Анатолий Клитко: Глу-

бина фокуса. Москва 1981). 

Knaller Susanne, Müller Harro: Einleitung. Authentizität und kein Ende, 

in: Authentizität. Diskussion eines ästhetischen Begriffs. München 

2016, S.7-16 

Lotman YUrij: Ob iskusstve. Sankt-Peterburg 1998 (Юрий Лотман: Об 

искусстве. Санкт-Петербург 1998). 

Mambetova Mar'yana: Severokavkazskaya liricheskaya proza (poetika 

i problematika): dissertaciya na soiskanie uchenoj stepeni kandidata 

filologicheskih nauk. Nal'chik 2003 (Марьяна Мамбетова: Северо-

кавказская лирическая проза (поэтика и проблематика): диссер-

тация на соискание ученой степени кандидата филологических 

наук. Нальчик 2003). 

Mel'nikova Irina: Magicheskaya prirodnaya lirika v aspekte problemy 

autentichnosti hudozhestvennogo vyskazyvaniya, „Filologicheskie na-

uki. Voprosy teorii i praktiki” 2018, № 6-1 (84), s.28-32 (Ирина Мель-

никова: Магическая природная лирика в аспекте проблемы аутен-



ЛИРИЧЕСКИЙ ЯЗЫК РОМАНА ДЖ.Д.СЭЛИНДЖЕРА НАД ПРОПАСТЬЮ ВО РЖИ… 
 

 

 131 

тичности художественного высказывания, „Филологические 

науки. Вопросы теории и практики” 2018, № 6-1 (84), с.28-32). 

Moroseeva Dar'ya: Problema autentichnosti hudozhestvennogo vyskazy-

vaniya v proze Ingeborg Bahmann: dissertaciya na soiskanie uchenoj 

stepeni kandidata filologicheskih nauk. Samara 2017 (Дарья Моро-

сеева: Проблема аутентичности художественного высказыва-

ния в прозе Ингеборг Бахман: диссертация на соискание ученой 

степени кандидата филологических наук. Самара 2017). 

Ozerova Elena: Intencional'nost' poeticheskoj prozy, „European Social 

Science Journal” 2011, № 4 (7), s.59-66 (Елена Озерова: Интенцио-

нальность поэтической прозы, „European Social Science Journal” 

2011, № 4 (7), с.59-66). 

Rymar' Nikolaj: Autentichnost' hudozhestvennogo vyskazyvaniya kak 

problema esteticheskogo sobytiya, „Vestnik Samarskoj gumanitarnoj 

akademii. Seriya: Filosofiya. Filologiya” 2013, № 1 (13), s.128-150 

(Николай Рымарь: Аутентичность художественного высказыва-

ния как проблема эстетического события, „Вестник Самарской 

гуманитарной академии. Серия: Философия. Филология” 2013, № 

1 (13), с.128-150). 

Rymar' Nikolaj: Poetika granicy v literature. Esteticheskie i poetologi-

cheskie aspekty problemy granicy kak fenomena hudozhestvennogo 

yazyka. Siedlce 2016 (Николай Рымарь: Поэтика границы в лите-

ратуре. Эстетические и поэтологические аспекты проблемы 

границы как феномена художественного языка. Siedlce 2016). 

Rymar' Nikolaj: Problema autentichnogo slova: liricheskij yazyk prozy 

Wolfganga Borcherta, „Russkaya germanistika: ezhegodnik Rossijsko-

go soyuza germanistov” 2004, T.1, s.233-249 (Николай Рымарь: 

Проблема аутентичного слова: лирический язык прозы Вольф-

ганга Борхерта, „Русская германистика: ежегодник Российского 

союза германистов” 2004, Том 1, с.233-249). 

Salinger Jerome: The catcher in the rye. Sankt-Peterburg 2017 (Jerome 

Salinger: The catcher in the rye. Санкт-Петербург 2017). 

Samorukova Irina: Diskurs – hudozhestvennoe vyskazyvanie – literatur-

noe proizvedenie: Tipologiya i struktura esteticheskoj deyatel'nosti. 

Samara 2002 (Ирина Саморукова: Дискурс – художественное вы-

сказывание – литературное произведение: Типология и струк-

тура эстетической деятельности. Самара 2002). 



НАТАЛЬЯ ГРИДНЕВА 
 

 

 132 

Sartre Jean-Paul: Toshnota. Moskva 2013 (Жан-Поль Сартр: Тошнота. 

Москва 2013).  

Schlich Jutta: Literarische Authentizität: Prinzip und Geschichte. Tü-

bingen 2002. 

Sedov Konstantin: Stanovlenie diskursivnogo myshleniya yazykovoj lich-

nosti. Psiho- i sociolingvisticheskie aspekty. Saratov 1999 (Константин 

Седов: Становление дискурсивного мышления языковой лично-

сти. Психо- и социолингвистические аспекты. Саратов 1999). 

SHalimova Nadezhda: Roman J.D.Salingera „Nad propast'yu vo rzhi” 

kak roman-iniciaciya, „Filologicheskie nauki: voprosy teorii i praktiki” 

2014, № 4 (34): v 3 ch. CH.III (Надежда Шалимова: Роман 

Дж.Д.Сэлинджера „Над пропастью во ржи” как роман-инициа-

ция, „Филологические науки: вопросы теории и практики 2014, 

№ 4 (34): в 3 ч., Ч.3). 

Sil'man Tamara: Zametki o lirike. Leningrad 1977 (Тамара Сильман: 

Заметки о лирике. Ленинград 1977). 

Skripkina Tat'yana: Antinomiya doveriya k miru i doveriya k sebe v che-

lovecheskom bytii, „Razvitie lichnosti” 2011, № 3, s.211-231 (Татьяна 

Скрипкина: Антиномия доверия к миру и доверия к себе в челове-

ческом бытии, „Развитие личности” 2011, № 3, с.211-231). 

Stepanov YUrij: V mire semiotiki, v: Semiotika: Antologiya, Moskva 2001 

(Юрий Степанов: В мире семиотики, в: Семиотика. Антология. 

Москва 2001). 

Tyupa Valerij: Prolegomeny k teorii esteticheskogo diskursa, v: Problema 

hudozhestvennogo yazyka. Samara 1996, s.3-10 (Валерий Тюпа: Про-

легомены к теории эстетического дискурса, в: Проблема худо-

жественного языка. Самара 1996, с.3-10). 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

СЕМИНАР 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

ПРОИЗВОДСТВО АФФЕКТА: 

ПРАКТИКИ, ПОЭТИКИ, ПОЛИТИКИ, ТЕХНОЛОГИИ 

МАНИПУЛЯЦИИ 

 

 

Статьи этого блока представляют собой материалы междис-

циплинарного научного семинара состоявшегося в Самарском нацио-

нальном исследовательском университете имени академика С.П. Ко-

ролева, 13-14 декабря 2019 года. 

Проблематика статей апеллирует к новой тематической и ме-

тодологической тенденции в социальных, гуманитарных науках и фи-

лософии, возникшей примерно в начале нынешнего века и схваты-

ваемой в понятии „аффективного поворота“. Зародившаяся в контек-

сте так называемой „истории эмоций“ и культурных исследований 

сегодня эта тенденция распространяется на широкое предметное по-

ле: от исследований искусства и теории медиа до социологии эмоций 

и концепции „общества переживаний“. Представители „аффективно-

го поворота“ спорят о природе аффекта, о том, что такое „социальная 

эмоция“, тематизируются различные технологии производства „нуж-

ных“ аффектов, технологии манипуляции и управления аффектами. 

Слово „манипуляция“ описывает взаимоотношения людей и имеет 

негативную окраску. Оно говорит о пассивности одной из сторон, не-

способности сопротивляться воздействию, подобно тому, как марио-

нетка не может противиться движению пальцев кукловода. В статьях 

по итогам семинара, представленных в блоке, анализируются как ме-

ханизмы манипуляции коллективными эмоциями, так и стратегии 

сопротивления манипуляциям в литературе, искусстве и гибридном 

пространстве современных медиа.  

 Манипуляция имела место на протяжении всей истории чело-

вечества, но в современном обществе, в связи с информационной ре-

волюцией, она, с одной стороны, становится более распространенной, 



НИКОЛАЙ РЫМАРЬ 
 

 

 136 

а с другой – более явной, возникают новые, неизвестные прежде, мас-

штабы и последствия манипуляций коллективными эмоциями 

(„хайп“, „новая виктимность“, „постпамять“). Социо-культурному ана-

лизу этих последствий посвящены статьи Е. Иваненко, Е.Савенковой, 

М.Корецкой. Этот современный контекст позволяет актуализировать 

подходы к искусству как области производства эмоций (статья С. Зен-

кина). В статьях В. Михайлина об образе матери в предвоенном 

и военном кино и А. Серикова о ритуалах сострадания анализируются 

манипуляции коллективными эмоциями в политических и пропаган-

дистских целях. В статье А. Володиной на примере неподцензурной 

поэзии анализируется, как аффективные механизмы искусства про-

изводят общности и солидарности. Ряд статей посвящен способам 

и приемам противостояния личности манипулятивным трендам 

культуры. Философский аспект этого сопротивления исследуется 

в статье О. Горяинова, социальный – в статьях А. Серикова, М. Корец-

кой, Е. Иваненко, художественный, то есть приемы и стратегии со-

противления, выраженные в поэтике текста – в статьях А. Володиной, 

Т. Казариной, И. Саморуковой и К. Позднякова. Одной из ключевых 

проблем литературы модернизма – проблеме художника как субъек-

та, с одной стороны, манипулирующего реальностью, а с другой – 

объекта социальных манипуляций, посвящены статьи Т. Казариной 

о русском авангарде, И. Саморуковой и К. Позднякова, где известный 

роман Ю.Олеши «Зависть» рассматривается через призму модер-

нистского сюжета о художнике и бюргере.  

Междисциплинарный подход к проблеме манипуляции со-

циальными эмоциями открывает перед исследователем литературы 

возможность ответить на вызов «общества переживаний», включив 

традиционные для литературоведения исследования поэтики в со-

временный гуманитарный контекст.  

 

Ирина Саморукова 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

СЕРГЕЙ ЗЕНКИН 

Российский государственный гуманитарный университет (Москва, 

Россия) 

Высшая школа экономики (Санкт-Петербург, Россия) 
 

ORCID : 0000-0002-0114-0588 

e-mail: sergezenkine@hotmail.com 

 

 

 

АФФЕКТИВНЫЙ МИМЕСИС В ИСКУССТВЕ 

 

AFFECTIVE MIMESIS IN ART 

 

 

Abstract: 

Modern social sciences have developed a new concept of communicative, and not 

representational, mimesis, in which not two objects (the original and the copy) are 

involved, but two subjects (the imitated and the imitator), transmitting psycholo-

gical affects to each other. This article discusses some episodes of the history of 

that concept: the aesthetic theories of Leo Tolstoy (What is art?, 1897-1898), An-

tonin Artaud (Theater and its double, 1938) and Gilles Deleuze (What is philo-

sophy?, 1991). In all those theories, the new concept of mimesis does not apply to 

public life, but to art, which is entrusted with the task of inducing affective „conta-

gion” in the recipient (according to Tolstoy’s concept), producing frenetic affects 

in the „theater of cruelty” (according to Artaud’s concept), communicating from 

one subject to another impersonal affects, belonging to nobody (according to the 

concept of Deleuze). An analysis of these theoretical texts, as well as an excerpt 

from Gustave Flaubert’s novel Madame Bovary (1856), allows us to conclude that 

in art the mimesis of affects should be considered in relation to the mimesis of co-

gnition. 

 

Keywords: aesthetics, mimesis, communication, affects, Leo Tolstoy, Antonin 

Artaud, Gilles Deleuze, Gustave Flaubert 



СЕРГЕЙ ЗЕНКИН 
 

 

 138 

 

В ХХ столетии философия и гуманитарные науки выработали 

новое определение мимесиса, отличное от многовековой традиции 

употребления этого понятия, идущего от древней Греции. Согласно 

новому определению, мимесис носит не репрезентативный, а комму-

никативный характер; по словам Жака Деррида, он имеет место 

„между двумя производящими субъектами, а не между двумя произ-

веденными вещами”1. Иными словами, отношение имитации связы-

вает не два объекта, из которых один репрезентирует другой, – ска-

жем, дом и картинку с его изображением, – а двух общающихся су-

бъектов, из которых один подражает другому. Можно еще сказать, 

что „новый” мимесис – не вертикальный, а горизонтальный: его 

участники находятся на одном уровне и могут меняться ролями, а не 

подчинены иерархически друг другу, как копия подчинена оригиналу 

и вторична по отношению к нему. В плане историко-идейного генезиса 

новое понимание мимесиса происходит из выработанного еще эстети-

кой XVIII века различия между художественным изображением и вы-

ражением, то есть „подражанием” внешним и внутренним фактам. 

Новое определение позволило расширить сферу применения 

понятия: мимесис (или миметизм) объясняет не только „подражание 

природе” в искусстве, как это было в классической эстетике, но и мно-

гие факты индивидуальной и коллективной жизни людей, а также 

и животных, не имеющие художественного характера и изучаемые 

в социологии, этологии, психологии и истории; таковы, в частности, 

заразительные аффекты вроде веселья, скорби, воодушевления, па-

ники и т.п. Вместе с тем коммуникативное определение мимесиса за-

ставляет по-новому объяснять и функционирование художественного 

произведения, обращая особое внимание на взаимодействие в нем 

создателя и реципиента, например писателя и читателя, и обращая 

особое внимание на реакцию последнего. В какой мере и с помощью 

каких категорий мимесис в искусстве можно интерпретировать как 

наведение, искусственную передачу аффектов? 

Вопрос осложняется тем, что, наряду с мимесисом, в человече-

ской коммуникации есть и другой модус – семиозис. Современная 

наука многого достигла в изучении знаковых, то есть устойчивых 

 
1 Jacques Derrida: Economimesis, in: Sylviane Agacinski, Jacques Derrida, Sarah 

Kofman, Ph. Lacoue-Labarthe, Jean-Luc Nancy, Bernard Pautrat: Mimesis des ar-

ticulations, Aubier – Flammarion 1975, p.68. 



АФФЕКТИВНЫЙ МИМЕСИС В ИСКУССТВЕ 
 

 

 139 

и дискретных единиц, которыми мы передаем друг другу информа-

цию; в кибернетике такой способ ее передачи называется „цифро-

вым” и считается более эффективным, чем континуальное „аналого-

вое” моделирование, разновидностью которого как раз и является 

коммуникативный мимесис. Если же учесть еще и смутный, трудно 

определимый характер самих передаваемых аффектов, то есть опас-

ность, что мимесис в его современном понимании окажется чисто не-

гативным понятием, обозначающим темную, плохо артикулирован-

ную сферу культуры, о которой мы до сих пор умеем судить лишь 

в общих понятиях, без конкретного технического анализа, разрабо-

танного для знаковой коммуникации. 

Теорию „горизонтального” мимесиса в искусстве начали раз-

рабатывать еще с конца XIX столетия, чаще всего не пользуясь при 

этом словом „мимесис”, которое было слишком тесно связано с тра-

дицией „вертикального”, репрезентативного подражания, изображе-

ния внешних объектов. 

Концепция художественного „заражения”, сформулированная 

Львом Толстым (Что такое искусство?, 1897-1898), созвучна иссле-

дованиям подражательной деятельности людей в нехудожественной 

сфере, которые велись примерно в те же годы западными социоло-

гами – Габриелем Тардом в Законах подражания (1890) или Георгом 

Зиммелем в Философии моды (1905); однако неизвестно, был ли 

русский писатель как-либо знаком с первой из этих работ. 

Толстой отвергает представление об искусстве как творчестве 

красоты, а тем самым и идею подражания „прекрасной природе”, 

провозглашавшуюся классической эстетикой2. Искусство он опреде-

ляет как чисто коммуникативную деятельность, осуществляемую, 

в отличие от науки, в области не мыслей, а чувств (аффектов): 
 

Искусство начинается тогда, когда человек с целью передать другим 

людям испытанное чувство снова вызывает его в себе и известными 

внешними знаками выражает его3. 
 

Искусство есть деятельность человеческая, состоящая в том, что один 

человек сознательно известными внешними знаками передает дру-

 
2 Правда, подражать можно не только прекрасному, и Толстой как раз резко 

осуждал современное ему „натуралистическое” изображение случайных 

фактов действительности. 
3 Лев Толстой: Полное собрание сочинений, том 30. Москва 1951, с.64. 



СЕРГЕЙ ЗЕНКИН 
 

 

 140 

гим испытываемые им чувства, а другие люди заражаются этими чув-

ствами и переживают их4. 

 

Переживания человека, воспринимающего искусство, Толстой 

прямо характеризует как подражательные и даже проводит риско-

ванное сравнение с гипнозом, который может быть средством миме-

тического внушения: 
 

Чувство это имеет свой источник в подражательности, или скорее 

– в свойстве заражаемости, в некотором гипнотизме – в том, что 

духовное напряжение художника для уяснения себе того, что состав-

ляет предмет его сомнений, передается через художественное произ-

ведение воспринимающему его5. 

 

Эстетическая теория Толстого имманентна, искусство, соглас-

но ей, не занимается ни абстрактной, ни даже конкретной репрезен-

тацией – не „подражает” ни идеальной красоте, ни реальным объек-

там; по крайней мере, не в этом подражании его сущность. В ис-

кусстве нет ничего внешнего, трансцендентного ему, есть только 

здесь и сейчас происходящий процесс миметической коммуникации.  

Эта теория сталкивается с рядом трудностей и противоречий. 

Во-первых, Толстой утверждает, что художественное „заражение” 

чувствами-аффектами имеет место лишь при опосредованном их вы-

ражении „известными внешними знаками”; то есть, в современных 

терминах, мимесис нуждается в семиозисе как своем носителе. Не 

являются художественными факты непосредственного, внезнакового 

заражения аффектами, испытываемыми другими людьми:  
 

Человек, как и говорил Аристотель, есть самое подражательное 

животное и способен непосредственно заражаться видимыми поступ-

ками и подражать им. Человек, видя добрые поступки, влечется 

к подражанию им; точно так же и к злым поступкам. Человек непо-

средственно заражается горячностью, спокойствием точно так же, 

как смех, слезы, зевота непосредственно заражают людей. Но это есть 

непосредственное заражение и не есть дело искусства. Если же чело-

век познает не прямо, а через посредство линий, красок, звуков, слов 

чувства другого человека, то это дело искусства6. 
 

 
4 Ibidem, с.65. 
5 Ibidem, с.220 (дополнительные тексты к трактату Что такое искусство?). 
6 Ibidem, с.330 (дополнительные тексты к трактату Что такое искусство?). 



АФФЕКТИВНЫЙ МИМЕСИС В ИСКУССТВЕ 
 

 

 141 

Забава и удовольствие получения художественного произведения 

состоит в том, что я познаю непосредственно, не через рассказ, а че-

рез непосредственное заражение то же чувство, которое испытывал 

художник и которое я без него не узнал бы7. 
 

Иногда, однако, Толстой допускает, хотя бы в форме метафоры, 

и более непосредственное воздействие искусства, уподобляя его зара-

зительным физиологическим рефлексам, таким как зевота или смех: 
 

…оно будет искусство, если оно заражает, т.е. возбуждает хотя 

в нескольких людях то чувство, которое испытал и передал автор, как 

зевота заражается зевотой, смех смехом8. 
 

Во-вторых, Толстой настаивает на том, что передаваемое ис-

кусством чувство должно быть действительно испытано прежде, а не 

придумано художником. Таково условие „искренности” искусства, ко-

торое он ставит выше всех прочих: 
 

Более же всего увеличивается степень заразительности искусства 

степенью искренности художника. Как только зритель, слушатель, 

читатель чувствует, что художник сам заражается своим произведе-

нием и пишет, поет, играет для себя, а не только для того, чтобы воз-

действовать на других, такое душевное состояние художника зара-

жает воспринимающего, и наоборот: как только зритель, читатель, 

слушатель чувствует, что автор не для своего удовлетворения, а для 

него, для воспринимающего, пишет, поет, играет и не чувствует сам 

того, что хочет выразить, так является отпор, и самое особенное, но-

вое чувство, и самая искусная техника не только не производят ника-

кого впечатления, но отталкивают9. 
 

Тем не менее он вскользь признает, что возможно заражение 

и воображаемым, не испытанным в действительности чувством – как 

в Парадоксе об актере Дидро: 
 

И точно так же будет искусство, если человек испытал или вооб-

разил себе чувство веселья, радости, грусти, отчаяния, бодрости, 

уныния и переходы этих чувств одного в другое и изобразил звуками 

 
7 Ibidem, с.252 (дополнительные тексты к трактату Что такое искусство?). 
8 Ibidem , с.350 (дополнительные тексты к трактату Что такое искусство?). 
9 Ibidem, с.150. 



СЕРГЕЙ ЗЕНКИН 
 

 

 142 

эти чувства так, что слушатели заражаются ими и переживают их так 

же, как он переживал их10. 

 

В-третьих, и это самое важное, Толстой пытается с помощью 

своего определения отделить „хорошее по содержанию искусство”11 от 

плохого; для этого он применяет разные, мало согласные между со-

бой критерии. Иногда он вообще отступает от содержательной оцен-

ки и допускает чисто формальное совершенство искусства (главное, 

чтобы в основе его все-таки лежала не красота, а миметическое „за-

ражение”): „Чем сильнее заражение, тем лучше искусство, как ис-

кусство, не говоря о его содержании, т.е. независимо от достоинства 

тех чувств, которые оно передает”12. Но чаще он стремится критиче-

ски дифференцировать содержание искусства, то есть те «чувства», 

которые в нем передаются. Эти чувства должны быть всеобщими; 

искусство призвано служить выразителем „чувств, испытываемых че-

ловеком, живущим свойственной всем людям жизнью, и вытекающих 

из религиозного сознания нашего времени, или чувств, доступных 

всем людям без исключения”13. В другом месте, однако, Толстой вво-

дит ограничительный критерий – новизну этих чувств, которая про-

тиворечит их всеобщности, так как новое обычно знакомо не всем, 

а лишь немногим: 
 

Как произведение мысли есть только тогда произведение мысли, 

когда оно передает новые соображения и мысли, а не повторяет то, 

что известно, точно так же и произведение искусства только тогда 

есть произведение искусства, когда оно вносит новое чувство (как 

бы оно ни было незначительно) в обиход человеческой жизни14. 
 

Более того, в одном из уже процитированных выше предвари-

тельных текстов к своему трактату Толстой даже готов признать полно-

ценным искусство сугубо элитарное, заведомо понятное лишь узкому 

кругу знатоков и, может быть, даже одушевляемое дурными чувствами: 
 

Оно может заражать дурными чувствами, может заражать только 

нескольких, одинаково настроенных людей и быть непонятно для 

всех остальных; оно будет искусство, если оно заражает, т.е. возбуж-

 
10 Ibidem, с.65, курсив мой – С.З. 
11 Ibidem, с.158. 
12 Ibidem, с.149. 
13 Ibidem, с.182. 
14 Ibidem, с.85, курсив мой – С.З. 



АФФЕКТИВНЫЙ МИМЕСИС В ИСКУССТВЕ 
 

 

 143 

дает хотя в нескольких людях то чувство, которое испытал и передал 

автор, как зевота заражается зевотой, смех смехом15. 
 

Наконец, чувства дифференцируются по их „внешнему” или 

„внутреннему” (телесному или духовному) характеру. От свойствен-

ных всем нравственных чувств Толстой отделяет такие чувства, как 

страх, любопытство и т.п., и считает низким, несостоятельным ис-

кусство, которое эксплуатирует эти последние, оказывая „воздействие 

на внешние чувства, воздействие часто чисто физическое”16. Особен-

но сурово он осуждает порочные чувства современных образованных 

людей, выражением которых занято современное искусство: 
 

Мы думаем, что чувства, испытываемые людьми нашего времени 

и круга, очень значительны и разнообразны, а между тем в действи-

тельности почти все чувства людей нашего круга сводятся к трем, 

очень ничтожным и несложным чувствам: к чувству гордости, поло-

вой похоти и к чувству тоски жизни17. 

 

Даже если оставить в стороне „тоску жизни”, приходится при-

знать, что „гордость” и „половая похоть” (против которой ополчается 

Толстой, беспощадно осуждая „разврат” в искусстве) – это достаточно 

всеобщие аффекты, свойственные не только образованным и правя-

щим классам. Если они исключаются из числа достойных предметов 

художественного „заражения”, то по каким-то иным, неразъяснен-

ным критериям – как „ничтожные” и „несложные”. 

Затруднения и колебания Толстого объясняются тем, что, при-

няв определение искусства как коммуникативного мимесиса, он вы-

нужден как-то дополнительно отграничивать его от мимесиса нехудо-

жественного или „плохого” художественного, будь то „непосредствен-

ное”, внезнаковое подражание, повторение традиционных, лишен-

ных новизны эмоциональных выражений (хотя вообще-то именно та-

ков весь фольклор!), художественная передача „дурных”, „ничтож-

ных” или „несложных” аффектов, объявляемых малодостойными 

предметами для художества. Толстой-теоретик, в 1890-е годы пре-

выше всего озабоченный моральным воздействием искусства и ста-

вивший „добро” выше „красоты”, столкнулся с многообразием миме-

 
15 Ibidem, с.350 (дополнительные тексты к трактату Что такое искусство?). 
16 Ibidem, с.114. 
17 Ibidem, с.87. 



СЕРГЕЙ ЗЕНКИН 
 

 

 144 

тического опыта человека, которое он как писатель не мог ни игно-

рировать, ни свести к какому-либо одному типу. Миметический су-

бъект слишком многолик и подвижен, и соответствующее ему комму-

никативное определение искусства тоже оказывается слишком мно-

гозначным, требует дополнительных уточнений. 

В ХХ веке идея аффективного мимесиса легла в основу теат-

ральной теории Антонена Арто, изложенной в книге Театр и его 

двойник (1938). Театр вообще представляет собой образцовое ис-

кусство коммуникативного мимесиса, где зрителю предлагается со-

переживать чувствам, изображаемым выступающими перед ним 

актерами (хотя не обязательно переживаемым последними). Доводя 

до предела метафору „заражения”, Арто сравнивает театр с чумой. По 

его мысли, аффект, транслируемый театральным спектаклем, – это 

не индивидуальные страсти того или иного сценического персонажа 

или актера, а общая для них всех „органическая буря”18, „смятение 

жизненных соков”: своего рода супераффект, вбирающий в себя все 

остальные. Актерская игра – род болезни, и она заразительна: 
 

Во внешнем облике актера и больного чумой все говорит о том, 

что жизнь отреагировала на пароксизм, но тем не менее ничего не 

произошло. 

Есть нечто сходное между больным чумой, который с криком бе-

жит вслед за своими видениями, и актером, гоняющимся за 

собственными чувствами19. 

 

На этой идее Арто основывает сюрреалистический „театр 

жестокости”, где развязываются, разнуздываются яростные стремле-

ния людей: 
 

Если театр похож на чуму, то не только потому, что он воздей-

ствует на значительные массы людей и приводит их в сильное волне-

ние по одному и тому же поводу. В театре, как и в чуме, есть что-то 

победное и мстительное одновременно. Стихийный пожар, который 

чума разжигает на своем пути, очевидно, не что иное, как безгранич-

ное очищение20. 

 

 
18 Антонен Арто: Театр и его двойник. Санкт-Петербург 2000, с.109 (перевод 

Г.Смирновой). 
19 Ibidem, с.115. 
20 Ibidem, с.117. 



АФФЕКТИВНЫЙ МИМЕСИС В ИСКУССТВЕ 
 

 

 145 

Если Толстой сближался с современными ему социологиче-

скими теориями мимесиса, то в театральной теории Арто еще отчет-

ливее различается влияние концепций, выработанных Французской 

социологической школой в конце XIX – начале ХХ вв. „Сильное вол-

нение” и „смятение жизненных соков”, вызываемое в публике теат-

ром-чумой, сопоставимо с „кипением” или „бурлением”, в котором 

Эмиль Дюркгейм усматривал социопсихический эффект жертвенных 

обрядов в первобытных обществах (Элементарные формы религио-

зной жизни, 1912). В ходе такого обряда или театрального представ-

ления, где люди интенсивно воспроизводят аффекты друг друга, про-

исходит деструктуризация общества: основанная на различении 

индивидов социальная структура как бы разжижается, утрачивает 

свою жесткость, поглощается, по словам Арто, „стихийным пожаром”, 

являет „застывший материализованный мир хаоса”21; сходным обра-

зом при чуме „под воздействием эпидемии границы общества размы-

ваются. Порядок рушится”22. Аффективный мимесис подрывает 

индивидуальность людей, которые оказываются, опять же по словам 

Арто, „среди мертвецов и безумцев”23. Коммуникация между ними 

больше не проходит через дискретные структуры языка, предпола-

гающие пространственно-временную дистанцию между участниками 

коммуникации (которые при такой коммуникации обычно предстоят 

друг другу и выступают поочередно); эти структуры заменяются близ-

ким, непосредственным, одновременным и континуальным телесным 

подражанием. Именно так следует понимать декларируемый Антоне-

ном Арто – теоретиком театра – отказ от обычного сценического сло-

ва в пользу жеста и какого-то иного, не-коммуникативного слова, 

употребляемого „в колдовском, истинно магическом смысле”24: 
 

Речь пойдет о том, чтобы заменить обычный разговорный язык 

качественно новым языком [...]. Основной материал, сущность его 

и даже, если угодно, альфа и омега, – это жест [...]. Встречая в слове 

тупик, он стихийно возвращается к жесту25. 

 

 
21 Ibidem, с.115. 
22 Ibidem, с.105. 
23 Ibidem, с.115. Описание Арто соответствует позднейшему описанию „жерт-

венного кризиса” в антропологических работах Рене Жирара. 
24 Ibidem, с.215. 
25 Ibidem, с.201 (письмо Жану Полану, 28.09.1932). 



СЕРГЕЙ ЗЕНКИН 
 

 

 146 

Дело не в том, чтобы убрать со сцены разговорную речь, а в том, 

чтобы сообщить словам примерно то значение, какое они имеют 

в сновидениях26. 

 

Описывая „театр жестокости”, Арто чаще говорит о состоянии 

театральных актеров, чем зрителей. Воздействие спектакля на пуб-

лику для него самоочевидный и не самый важный аспект: „Если 

театр похож на чуму, то не только потому, что он воздействует на 

значительные массы людей…” Скорее его интересует интегральный 

характер спектакля, при котором интенсивная миметическая пере-

дача аффектов вообще отменяет деление на сцену и зрительный зал: 

„Спектакль, скомпонованный и построенный таким образом, отверг-

нув сцену, охватит весь зал театра…”27 Таким образом, театр для Арто 

– не артикулированное пространство коммуникации, а сплошная сре-

да коллективного аффекта. 

Полвека спустя после Арто (и отчасти опираясь на его идеи) 

новую концепцию художественного аффекта предложил Жиль Делёз 

в книге Что такое философия? (1991). Он выделил два рода „су-

ществ-ощущений”, которые формируются в искусстве и до известной 

степени соответствуют внешним восприятиям и внутренним пережи-

ваниям, – перцепты и аффекты. Их общая особенность в том, что 

они свободны от восприятий и переживаний отдельного индивида, 

существуют независимо от него: 
 

Перцепты – это уже не восприятия, они независимы от состояния 

тех, кто их испытывает; аффекты – это уже не чувства или пережива-

ния, они превосходят силы тех, кто через них проходит. Ощущения, 

перцепты и аффекты – это существа, которые важны сами по себе, 

вне всякого опыта. Они, можно сказать, существуют в отсутствие 

человека…28 

 

Перцепт или аффект постижимы лишь как автономные, самодо-

статочные существа, уже ничем не обязанные тем, кто их испытывает 

или испытывал раньше29. 

 

 
26 Ibidem, с.185. 
27 Ibidem, с.216. 
28 Жиль Делёз, Феликс Гваттари: Что такое философия? Москва – Санкт-

Петербург 1998, с.208. 
29 Ibidem, с.213. 



АФФЕКТИВНЫЙ МИМЕСИС В ИСКУССТВЕ 
 

 

 147 

Задача искусства – средствами своего материала вырвать перцепт 

из объектных восприятий и состояний воспринимающего субъекта, 

вырвать аффект из переживаний как перехода от одного состояния 

к другому. Извлечь блок ощущений, чистое существо-ощущение30. 
 

Если перцепты отсылают к более или менее статичным „кар-

тинам”, то аффект представляет собой динамический процесс – „ста-

новление человека не-человеком”, слияние субъекта с каким-либо 

объектом внешнего мира: 
 

Аффекты – это и есть такие становления человека не-челове-

ком, подобно тому как перцепты [...] суть не-человеческие пейзажи 

природы31. 

 

Аффект точно так же выше переживаний, как перцепт выше вос-

приятий. Аффект – это не переход от одного опытного состояния 

к другому, а становление человека не-человеком. Ахав не подражает 

Моби Дику, а Пентесилея не „изображает” собаку – это не имитация, 

не опытно постижимая симпатия и даже не воображаемое самоотож-

дествление. Это и не сходство, хотя некоторое сходство тут имеется, – 

просто это сходство лишь продукт. Скорее это предельная близость – 

из-за тесного слияния двух несхожих ощущений или, наоборот, из-за 

удаленности света, улавливающего оба элемента в одном и том же 

отражении32. 
 

Такие „ничейные”, никому не принадлежащие динамические 

образования циркулируют в культуре, куда их вводит писатель или 

художник. Его роль, почти как у Толстого, – находить и передавать 

другим новые, невиданные аффекты: 
 

Крупный романист – это прежде всего художник, открывающий 

неизвестные или недооцененные прежде аффекты, выводящий их на 

свет через становление своих персонажей33. 

 

О любом искусстве следовало бы сказать: художник – это показ-

чик аффектов, изобретатель аффектов, творец аффектов, связанных 

с перцептами или видениями, которые он нам дает. Он не только 

творит их в своих произведениях, он наделяет ими нас самих и за-

 
30 Ibidem, с.212-213. 
31 Ibidem, с.215. 
32 Ibidem, с.220-221. 
33 Ibidem, с.222. 



СЕРГЕЙ ЗЕНКИН 
 

 

 148 

ставляет нас становиться вместе с ними, он нас самих вовлекает в со-

ставное целое34.  
 

В отличие от Толстого, Делёз не подчиняет художественное 

творчество моральным задачам и рассматривает его как один из об-

щих способов мышления: „Искусство мыслит не меньше чем фило-

софия, но оно мыслит аффектами и перцептами”35. Для него искус-

ство соотносится не столько с экспериментальной наукой (как могло 

казаться многим в позитивистском XIX веке), сколько с философской 

рефлексией. Описываемый им процесс, в ходе которого автор „наде-

ляет” нас аффектами и перцептами и „заставляет нас становиться 

вместе с ними”, есть не что иное как миметическое заражение, при-

чем в случае аффектов, а не перцептов оно носит особенно динамич-

ный характер „становления не-человеком”. Писатель или художник 

заражает публику своими аффектами, которые уже и сами по себе 

представляли собой его заражение чем-то внешним: это „не имита-

ция, не опытно постижимая симпатия и даже не воображаемое са-

моотождествление”, но какое-то особо тесное „слияние”, возни-

кающее от „предельной близости” подражающего и подражаемого. 

Три теоретика искусства, кратко рассмотренные выше, откры-

вают глубокие и увлекательные перспективы, показывающие спонтан-

но действующий механизм художественной коммуникации, которая 

основана на миметической передаче аффектов. Вместе с тем в каждой 

из их концепций ощущается некая смутность, неопределенность. Лев 

Толстой, определив эффект „заражения” искусством, вязнет в трудно 

различимых разновидностях этого эффекта (искусство всеобщее/эли-

тарное, народное/ученое, нравственное/развратное) и тратит много 

сил на полемическое обличение „ложного” современного искусства, 

почти не доходя до анализа искусства подлинного. Антонен Арто, 

утверждая „яростный”, „жестокий” характер театрального действа, 

связывает его главным образом с фигурой актера на сцене и затрудня-

ется или просто пренебрегает конкретно объяснить, как это действо 

переживается зрителем в зале. Жиль Делёз, вводя новые понятия для 

обозначения единиц миметической коммуникации в искусстве („пер-

цепты” и „аффекты”), в духе (пост)структуралистской теории мыслит 

эту коммуникацию безличной: в ней отсутствует читатель/зритель, 

 
34 Ibidem, с.224. 
35 Ibidem, с.86. 



АФФЕКТИВНЫЙ МИМЕСИС В ИСКУССТВЕ 
 

 

 149 

а творец ощутим лишь постольку, поскольку сам изначально втянут 

в миметический процесс, отчуждается от себя, становится другим су-

ществом, – это и является для него „аффектом”. Можно объяснить та-

кую смутность тем, что ни один из трех авторов не был профессиональ-

ным теоретиком искусства: это либо размышлявшие об искусстве худо-

жники-практики (Толстой, Арто), либо философ „широкого профиля”, 

не создавший завершенной эстетической системы (Делёз). Есть, одна-

ко, и внутренняя, собственно концептуальная причина затруднений: 

теоретикам аффективного мимесиса плохо удается определить его су-

бъекта – того, кто захвачен подражанием другому субъекту. Мимети-

ческий субъект – пустой субъект, он слишком поглощен чужими аф-

фектами, „загипнотизирован” ими (по выражению Толстого), нахо-

дится в слишком плотной „предельной близости” (Делёз) с источни-

ком своего подражания. Между этими двумя участниками коммуника-

ции нет дискретного разделения и рефлексивной дистанции, на кото-

рой мог бы сформироваться собственно коммуникативный субъект, 

независимый партнер в диалоге. Собственно, и понятие диалога не-

применимо к аффективному мимесису, где происходит не обмен от-

дельными, ответственными „репликами” (будь то слова, жесты, музы-

кальные фразы или кинокадры), а неразличимое перетекание безлич-

ных, никому не принадлежащих энергетических импульсов. 

В этом, по-видимому, и состоит функция аффективного миме-

сиса в художественном произведении: он дестабилизирует, делает не-

устойчивым и неопределенным того, чей опыт содержится в произве-

дении. В этом опыте чередуются информативные, субъективно опре-

деленные моменты с моментами провала в неопределенность аффек-

тивного мимесиса. Покажем это на примере маленького фрагмента 

из романа Флобера Госпожа Бовари (первая часть, глава 2). Этот ко-

роткий абзац рассказывает о смерти Элоизы Дюбюк, первой жены 

Шарля Бовари, после ссоры с его родителями: 
 

Но удар был нанесен. Через неделю Элоиза вышла во двор разве-

сить белье, и вдруг у нее хлынула горлом кровь, а на другой день, в то 

время как Шарль повернулся к ней спиной, чтобы задернуть на окне 

занавеску, она воскликнула: „О боже!” – вздохнула и лишилась 

чувств. Она была мертва. Как странно!36 

 

 
36 Гюстав Флобер: Собрание сочинений в 3-х томах, том 1. Москва 1983, с.47 

(перевод Н.Любимова). 



СЕРГЕЙ ЗЕНКИН 
 

 

 150 

В предыдущих строках Флобер объяснил скрытые причины 

этой внезапной смерти: вдова Дюбюк, выходя замуж вторым браком 

за Шарля, обманула его семью, преувеличив размеры собственного 

состояния, что и вышло наружу после разорительного бегства ее но-

тариуса. Последовал скандал в семействе, который бедняге Шарлю 

пришлось как-то улаживать. Все эти сведения, сообщаемые автором 

читателю, образуют четко структурированный микрорассказ, содер-

жащий определенное знание о поступках и мотивах романных персо-

нажей. Последние, оценивая друг друга, приглашают читателя и са-

мого судить о них – составлять критическое мнение о вдове Дюбюк 

(совсем мало присутствующей в романном сюжете) и ее матримо-

ниальных уловках, о возмущенных обманом родителях Шарля Бова-

ри, о самом Шарле Бовари, разрывающемся между двумя семьями. 

Однако в этом коротком абзаце происходит и нечто непредви-

денное. Наряду с информацией, наряду с субъективно определен-

ными словесными сообщениями, мы встречаем здесь прямые или 

косвенные реплики, заряженные внесловесной аффективной энер-

гией. Одна из них еще поддается личностной атрибуции – это выра-

женная прямой речью предсмертная реплика самой Элоизы, зато она 

почти лишена смысла, не более рациональна, чем следующий за нею 

вздох: „О боже!” Еще меньше определены «авторы» двух фраз, пере-

данных в режиме несобственно прямой речи: кто сказал „Но удар 

был нанесен” (цитатный характер этих слов обозначен в тексте кур-

сивом), кто удивился смерти Элоизы („Как странно!”)? Такие фразы 

представляют собой фрагменты какого-то безличного „буржуазного” 

дискурса, который незримо окружает семейство Бовари и, подобно 

трагическому хору, комментирует его судьбу. Перед нами мимесис, 

где имитируются и предлагаются для читательского сопереживания 

не чьи-то личные слова и мысли, а „ничейные” аффекты, анонимные 

энергетические разряды, выраженные косвенно с помощью метафо-

ры «нанесенного удара» или же прямо в восклицании „Как странно!” 

Как показывает этот пример, аффективный мимесис играет 

специфическую роль в перцептивной структуре произведения: им от-

мечены моменты обезличивания коммуникации, когда индивидуаль-

ная определенность субъектов (в данном случае – субъектов литера-

турной речи и действия) отступает перед анонимной силой пережива-

ния, а дискретные и дистантные знаковые сообщения, содержащиеся 

в соседних сегментах произведения (временных или пространствен-



АФФЕКТИВНЫЙ МИМЕСИС В ИСКУССТВЕ 
 

 

 151 

ных, в зависимости от конкретного вида искусства), уступают место 

„аналоговому”, передаваемому в „предельной близости” аффективно-

му заражению. Все вместе те и другие сегменты – семиотические и ми-

метические – образуют колебательную перцептивную цепь, пережи-

ваемую читателем или зрителем как постепенное узнавание того, что 

изображено, описано, рассказано или имитировано в произведении. 

Действительно, коммуникативный мимесис затрагивает не 

только аффекты. Имитации и подражательной трансляции поддается 

также и процесс познания, который трудно подвести под категорию 

аффекта: аффективный характер могут иметь его мотивы – напри-

мер, любопытство, – и некоторые сопровождающие его переживания, 

но не добыча знаний как таковая. Познание составляет, наряду с аф-

фектами, один из предметов миметической коммуникации; еще Ари-

стотель выделял его в особую фигуру драматического искусства – 

„узнавание” (anagnorisis)37. Это не значит, что посредством художест-

венного мимесиса мы, читатели или зрители, „познаем” окружающий 

мир; познавательная концепция искусства, господствовавшая в эсте-

тике XIX-ХХ веков, исторически ограничена и не объясняет всех его 

аспектов и проявлений. Верно, однако, другое: искусство может ими-

тировать процесс познания, независимо от его результатов. Реце-

пиент художественных произведений (читатель, зритель, слушатель) 

мысленно сопереживает не только чувствам персонажей, но и тому 

процессу, в ходе которого автор последовательно сообщает ему об 

этих чувствах, их мотивах и последствиях; такой процесс критиче-

ского познания идет, например, в Госпоже Бовари Флобера. Он оче-

виднее всего во временных искусствах и особенно в некоторых спе-

циальных жанрах литературы, таких как роман воспитания и детек-

тив, в сюжете которых прямо воспроизводится процесс узнавания 

и разгадывания загадок. Однако тот или иной „критический путь” 

(Ж.Старобинский)38, путь познания и понимания, заложен в струк-

туре любого художественного произведения, даже самого бессюжет-

ного и нефигуративного, вроде абстрактной живописи и непрограм-

мной музыки. В элементарном случае это может быть просто путь от 

первичного незнания (удивления, недоумения, даже возмущения) 

к постижению непривычных перцептивных форм, образцом которых 

 
37 Аристотель: Поэтика, 1080. 
38 См.: Жан Старобинский: Отношение критики, в: Жан Старобинский: Поэ-

зия и знание: История литературы и культуры, том 1. Москва 2002, с.19-48.  



СЕРГЕЙ ЗЕНКИН 
 

 

 152 

служит данное произведение. В некоторых точках этот путь может со-

провождаться или прерываться перцептами, которые переживаются 

как „эффекты реальности”, и аффектами – анонимными энергетиче-

скими вспышками, которые нарушают субъектную определенность 

коммуникации и делают затрудненным (остраненным, в терминах 

Виктора Шкловского) познавательный процесс, имитируемый худо-

жественным произведением. Таким образом, аффективный мимесис 

следует рассматривать на фоне и в динамическом взаимодействии 

с мимесисом познания. 

 

 

REFERENCES: 
 

Artaud Antonin: Teatr i ego dvojnik, Sаnkt-Peterburg 2000 (Антонен 

Арто: Театр и его двойник, Санкт-Петербург 2000). 

Deleuze Gilles, Guattari Félix: Chto takoe filosofiya? Moskva; Sankt-Peter-

burg 1998 (Жиль Делёз, Феликс Гваттари: Что такое философия? 

Москва – Санкт-Петербург 1998). 

Derrida Jacques: Economimesis, in: Sylviane Agacinski, Jacques Derrida, 

Sarah Kofman, Ph. Lacoue-Labarthe, Jean-Luc Nancy, Bernard Paut-

rat: Mimesis des articulations, Aubier – Flammarion 1975. 

Flaubert Gustave: Sobranie sochinenij v 3-h tomah, tom 1. Moskva 1983 

(Гюстав Флобер: Собрание сочинений в 3-х томах, том 1. Москва 

1983). 

Starobinski Jean: Otnoshenie kritiki, in Jean Starobinski: Poeziya i zna-

nie: Istoriya literatury i kul'tury, t. 1, Moskva 2002 (Жан Старобин-

ский: Отношение критики, в Жан Старобинский: Поэзия и зна-

ние: История литературы и культуры, том 1. Москва 2002). 

Tolstoj Lev: Polnoe sobranie sochinenij, tom 30. Moskva 1951 (Лев Тол-

стой: Полное собрание сочинений, том 30. Москва 1951). 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

АЛЕКСАНДРА ВОЛОДИНА  

Институт философии РАН (Москва, Россия) 
 

ORCID 0000-0002-8685-321X 

e-mail: sasha.volodina@gmail.com 

 

 

 

СИТУАЦИЯ АФФЕКТА:  

СУБЪЕКТИВНОСТЬ В ПРОСТРАНСТВЕ “ОБЩЕГО” 

 

SITUATION OF AN AFFECT: 

SUBJECTIVITY IN THE “COMMON” SPACE 

 

 

Abstract: 

The subject of this research is the philosophical interpretation of the notion of 

affect developed by Gilles Deleuze. The author explores the specificity of affect as 

a pre-individual experience, dynamic intensity and ability to influence and be in-

fluenced. The article analyzes non-psychological, non-representative and collec-

tive aspects of affect building on the study of poems by Igor Kholin. On conceptu-

alizing rhythm as means of affective synchronization it is made possible to high-

light in Kholin’s poetry the rhythmical repetition with transposition which marks 

the “common” space, the space of truisms of language and life. Those spaces pro-

vide possibility for affective situations and involve a potentially endless number of 

elements. First-person perspective in Kholin’s poems is not a free manifestation 

of an individual but a process of forming a subjectivity located in “common” space 

and a way of making a non-unique expression possible. Such an expression 

doesn’t belong to any particular voice but at the same time it belongs to an elusive 

community that emerges within the sensation. Emergence of a community ap-

pears to be a key condition for the actualization of a poetic quality of a text.  

 

Keywords: Gilles Deleuze, Baruch Spinoza, Brain Massumi, Igor Kholin, the Lia-

nozovo school, affect, refrain, repetition, sensation, intensity, poetry 



АЛЕКСАНДРА ВОЛОДИНА 
 

 

 154 

 

Проблематика аффекта (во всём разнообразии трактовок этого 

понятия) сегодня актуальна для множества дисциплинарных и меж-

дисциплинарных областей: психологии и психоанализа, нейронаук, 

социологии, гендерных исследований, а также не в последнюю оче-

редь для философии и теории культуры. Рассматривая аффект в рус-

ле философского подхода Жиля Делёза, мы получаем возможность 

сместить фокус взгляда и переосмыслить многие процессы – напри-

мер, механику социокультурных отношений и причинно-следствен-

ных связей. 

Аффективные механизмы, действия которых мы можем про-

следить в пространстве искусства, особым образом влияют не только 

на это пространство, но и на формы субъективности, которые попа-

дают в ситуацию аффекта. Мы предпримем попытку раскрыть специ-

фику аффективного производства общности и солидарности, привле-

кая к размышлению материал советской неподцензурной поэзии – 

наследие Игоря Холина, представителя „лианозовской школы“. 

Представляется, что одним из стимулов возникновения общности 

может выступать ритм, широко понятый как способ аффективной 

синхронизации, организующий не только собственно поэтические, 

но и внепоэтические элементы. 

Чтобы очертить делёзианскую интерпретацию понятия аф-

фекта, отметим, что Делёз во многом опирается на труды Б. Спинозы 

как первого философа, подробно рассматривавшего проблематику 

аффекта. Аффект Спинозы можно трактовать как не являющийся 

прерогативой исключительно человеческого существования – любое 

тело может воздействовать и испытывать влияние („Под аффектом 

я разумею испытываемые телом ощущения [corporis affectiones], 

которыми способность действия нашего тела увеличивается или 

уменьшается, усиливается или задерживается, и вместе с тем идеи 

этих ощущений“ (курсив авторский. – А.В.)1, более того, именно реа-

лизация этой способности и формирует, конституирует тело. Важно, 

что эта способность оказывается двунаправленной: можно охаракте-

ризовать её как „одновременность способности к действию и способ-

ности подвергаться воздействию“2. Материалистический подход Спи-

 
1 Бенедикт Спиноза: Этика. Минск, Москва 2001, с.121. 
2 Олег Аронсон: Силы ложного. Опыты неполитической демократии. Мос-

ква 2017, с.292. 



СИТУАЦИЯ АФФЕКТА: СУБЪЕКТИВНОСТЬ В ПРОСТРАНСТВЕ “ОБЩЕГО” 
 

 

 155 

нозы подразумевает, что аффект неотделим от материального, телес-

ного состояния и изменения этого состояния в процессе воздействия 

и претерпевания воздействия. Таким образом, аффекты можно пони-

мать как „переходы“ и „переживаемые превращения“3, и каждый такой 

переход содержит внутри себя различие и заставляет тело двигаться и 

изменяться. Важно, что такое понимание аффекта подразумевает 

принципиальное отличие его от эмоции как индивидуального чувства, 

а также его материальную природу, которая необязательно сопряжена 

с человеческой размерностью (аффектом можем быть охвачено не 

только человеческое существо, но и нечеловеческая сущность).  

 Согласно Спинозе, однако, следует различать два различных 

режима аффекта: affectio (которое мы можем трактовать как воздей-

ствие тела или на тело, состояние этого воздействия, способ суще-

ствования в воздействии) и affectus („безостановочные изменения 

в движении сил и интенсивностей“4, их усиление или ослабление). 

Так, ситуация аффекта в совокупности своих аспектов охватывает как 

конкретную материальность тела, так и происходящие с ним процес-

сы – и то, и другое не схватываемо в своей статичности и находится 

в движении. Процессы и состояния вовлечены в общее событие как 

разные измерения аффективной среды. Двухаспектное понимание 

аффекта (лишённое, однако, внутренней противоречивости) позво-

ляет рассматривать аффективную ситуацию как конкретную (не-

отъемлемо локализованную в материальной телесности) и в то же 

время исследовать её абстрактное измерение – мы обнаруживаем его 

в том, что материальное тело не тождественно себе и, захваченное 

аффективными отношениями, может также иметь к самому себе аф-

фективное отношение. Здесь становится явной автономия аффекта, 

независимого как от причинно-следственной связи рациональной 

мысли, так и от внеаффективной телесной динамики. Однако аффект 

и мысль, когниция, никогда не разделимы полностью – поскольку 

и то, и другое в спинозистском понимании телесно. Делёз в своей 

лекции о Спинозе подчёркивает, что „проблема разума будет пере-

ведена Спинозой в особый случай более обобщённой проблемы аф-

 
3 Жиль Делёз: Спиноза, в: Эмпиризм и субъективность: опыт о человече-

ской природе по Юму. Критическая философия Канта: учение о способ-

ностях. Бергсонизм. Спиноза. Москва 2001, с.358. 
4 Gregory J. Seigworth: From affection to soul, in: Gilles Deleuze: key concepts. 

Edited by Charles J. Stivale. Montreal & Kingston 2005, p.167. 



АЛЕКСАНДРА ВОЛОДИНА 
 

 

 156 

фектов. Разум обозначает определённый тип аффектов“5. Сам Делёз, 

впрочем, размышляя об аффектах, уходит от этой проблематики, 

и переосмысление когнитивной деятельности с помощью инструмен-

тария теория аффектов активно развивается позднее, уже в наши 

дни, благодаря развитию нейронаук.  

Действие аффектов имеет место в зоне доиндивидуального, те-

лесного, где и происходят изменения и трансформации, а эффектами 

этого действия являются конкретные образы, события и индивидуа-

ции – что отсылает нас к теории индивидуации Жильбера Симон-

дона. Доиндивидуальное Симондона – область вне означивания, 

оформления и кодирования, то есть область потенциальноcти, „пере-

избытка“6, и благодаря этому она имеет отношение как к абстракт-

ной, так и к конкретной реальности. Аффект возникает в этой облас-

ти, не будучи обусловленным ничем происходящим в мире, и пред-

ставляет собой определённый „способ быть живым“. Опираясь на эти 

соображения, Делёз связывает понятие аффекта с процессом станов-

ления за счёт того, что аффекты оказываются непосредственно соот-

несёнными и с силами, и с субъективностями, и обеспечивают про-

должительность изменений. 

Итак, аффект осуществляет действие (и потому определяется 

не как сущность, а как событие движения) и не психичен (то есть не 

является эмоцией или чувством). Захватывая телесную материю, аф-

фект формирует субъективность. Он соответствует таким измене-

ниям, которые не могут рассматриваться в координатах субъект-

объектной схемы, где субъект и объект имеют различный онтологи-

ческий статус. Аффективное событие в своей принципиальной дли-

тельности, процессуальности избегает формализации, однако может 

быть явлено средствами искусства. 

Вслед за Делёзом можно заключить, что любой способ мыс-

лить, „который не репрезентативен, и будет называться аффектом“7. 

Оставляя за скобками процедуры изображения и представления, Де-

лёз фокусируется на проблеме выражения – иными словами, выраже-

ние проявляет себя в аффективной логике, актуализируясь в материи 

и будучи имманентным ей и её изменениям, а не выступая эффектом 

 
5 Жиль Делёз: Лекции о Спинозе. Москва 2016, с.71. 
6 Gilbert Simondon: The Genesis of the Individual, in: Incorporations. Edited by 

Jonathan Crary, Sanford Kwinter. New York 1992, p.301. 
7 Жиль Делёз: Лекции о Спинозе. Москва 2016, с.11. 



СИТУАЦИЯ АФФЕКТА: СУБЪЕКТИВНОСТЬ В ПРОСТРАНСТВЕ “ОБЩЕГО” 
 

 

 157 

или проекцией некоей внешней структуры. Принимая во внимание, 

что аффект динамичен, мы говорим не о выражении структуры тела 

в аффективном образе, а о чём-то другом – например, возможно гово-

рить о действии ритма аффекта, о ритмических резонансных потоках. 

При действии аффекта нет принципиальной необходимости в пред-

ставлении аффекта как целостности, нет необходимости, чтобы это 

представление имелось у всех соучастников аффекта. То же и с аффек-

тивным образом – он не доступен представлению в своей целостности, 

не изобразителен. Такое концептуальное расширение динамики выра-

жения может быть продуктивно для размышления о процессах, проис-

ходящих в музыке, кино, поэзии и изобразительном искусстве.  

Обращение к аффекту позволяет исследовать изменения, кон-

ституирующие социальное, как изменения в нас самих, существую-

щие посредством наших тел и субъективностей, но при этом не сво-

дящиеся только к индивидуальному или психологическому регистру. 

Рассуждая об аффекте в искусстве, мы улавливаем его специфику 

и специфику воспринимающей его субъективности, поскольку в со-

бытии аффективного восприятия, воздействия и претерпевания воз-

действия граница между объектом и субъектом теряет прежнее зна-

чение. Согласно Феликсу Гваттари, такой философский подход пере-

водит проблему субъективности в этико-эстетическую плоскость: 

вместо того, чтобы „объективировать, овеществить и “онаукообра-

зить” субъективность“, мы можем предпринять попытку схватывания 

субъективности в её „процессуальном созидании“8.  

Размышляя о субъективности как о принципиально незаверши-

мом, длящемся процессе актуализации, можно задаться вопросом не 

только о том, как разворачивается этот процесс, но и о том, каким об-

разом эти процессы могут взаимодействовать, будучи захваченными 

аффективной ситуацией. Ведь поскольку аффект не ограничен рам-

ками индивидуального переживания и единичного тела, то он пред-

ставляет собой коллективное ощущение, действие, захватывающее 

некоторую материальную общность. Чтобы рассмотреть этот процесс 

производства субъективности в ситуации аффективной общности, 

кажется продуктивным исследовать специфику аффективной синхро-

низации. Для этого можно обратиться к понятию „аффективной сона-

 
8 Félix Guattari: Chaosmosis: An Ethico-aesthetic Paradigm. Bloomington & In-

dianapolis 1992, p.13. 



АЛЕКСАНДРА ВОЛОДИНА 
 

 

 158 

стройки“, которое позаимствуем у психиатра Дэниэла Стерна. Он 

предложил этот термин в ходе изучения взаимодействий матери и мла-

денца, которые основаны не на передаче кодированной информации, 

а на взаимном реагировании через моторное возбуждение и экспрес-

сию. Стерн отмечает, что это взаимодействие, приводящее к согласо-

ванию и сонастройке, кросс-модально – оно реализуется через разные 

типы стимулов (к примеру, ребёнок издаёт звук – мать улыбается). 

Происходит перевод одного выражения или поведения в другое9. 

Важно, однако, что синхронизация и сонастройка не заверши-

мы – это длящийся процесс взаимодействия и резонирования, где 

действующие стороны то сближаются, то вновь отдаляются друг от 

друга в несовпадении. Эта вариативность синхронизации носит рит-

мический характер (если мы вслед за Делёзом будем различать метр 

и ритм, считая первый фиксированной структурой, а второй – её ва-

риативным разворачиванием во времени и в разных средах). Рассуж-

дая о витальных аффектах, не фиксируемых социо-лингвистически-

ми средствами и не подходящими под категории счастья, печали, 

гнева и так далее, Стерн подчёркивает, что вариации витального аф-

фекта имеют схожую динамическую форму (то есть форму движе-

ния), которую сохраняют во времени и которая может быть передана 

в качестве ритма – в этом смысле они могут соединять различные 

ощущения, различные субъективности, различные события. Их 

можно описать через некий резонанс, активирующий то или иное 

действие или ощущение, но не имеющий определённой фиксируе-

мой формы. Философ Брайан Массуми, развивая и частично пере-

осмысляя пару категориального и витального аффекта, рассматри-

вает теорию аффективной со-настройки как способ помыслить аф-

фективную политику, который сможет „точнее уловить всю слож-

ность ситуации общности и вариативность аффекта“10, резонирую-

щего по-разному в разных средах, составляющих ситуацию.  

 Так, действие аффекта темпорально и организовано во време-

ни благодаря повторяющемуся различию, и представляет собой 

 
9 Bernd Bösel: Affective Synchronization, Rhythmanalysis and the Polyphonic 

Qualities of the Present Moment, in: Timing of Affect. Edited by Hrsg. von Marie-

Luise Angerer, Bernd Bösel und Michaela Ott. Berlin 2014, p.110. 
10 Brian Massumi, Joel McKim: Of Microperception and Micropolitics. 15 August 

2008. URL: http://www.senselab.ca/inflexions/volume_3/node_i3/PDF/Massu-

mi%20Of%20Micropolitics.pdf. P.6. 



СИТУАЦИЯ АФФЕКТА: СУБЪЕКТИВНОСТЬ В ПРОСТРАНСТВЕ “ОБЩЕГО” 
 

 

 159 

ритмическое вовлечение в общность – иначе говоря, оно не структу-

рирует субъективность, а ритмизует её. Согласно Гваттари, субъек-

тивность утверждается именно благодаря „движению, направляю-

щим векторам, ритурнелям, ритмам и рефренам, которые отбивают 

такт и увлекают её [субъективность] за собой“11. Множественные 

составляющие доиндивидуального аффективного действия держатся 

вместе благодаря абстрактной машине рефрена и ритма, благодаря 

своеобразной „мутации“12 процесса производства. Концептуализируя 

важную для философии Делёза и Гваттари идею рефрена, определим 

его как выделенный из среды мотив, притягивающий к себе разные 

составляющие окружающего хаоса. Важно понимать, что этот мотив 

можно трактовать как знак, но знак динамический – поскольку лю-

бой мотив выделился и оформился благодаря какому-то другому 

рефрену, а тот – благодаря третьему. Рефрен, избегая какой бы то ни 

было изобразительности и представления, указывает на другие моти-

вы, с которыми он резонирует – как знак-резонанс. 

Содержа в себе как художественные, так и внехудожественные 

(и дознаковые) составляющие-напряжения, рефрен повторяется 

и может служить усилителем аффективной синхронизации. Повтор 

действует на моторном уровне и позволяет аффективному действию 

создать путём захватывания общее поле соучастия благодаря не толь-

ко видимой составляющей знака, но и чистой интенсивности, на ме-

сте которой знак возник. Повтор с одной стороны позволяет сформи-

ровать код (повторяясь в разных источниках и условиях, кодировка 

закрепляет за собой систему значений), но заключённое в нём вирту-

альное различие в то же время размывает границы знака. Говоря 

о ритмическом повторе, Делёз и Гваттари обращают особое внимание 

на то, что ритм конституируется промежутком, различием между 

двумя средами (поскольку ритмизованная среда, безусловно, отлична 

от среды, относительно которой ритм ощутим). Это различие („транс-

кодируемый переход“13), повторяясь со смещением, оказывает влия-

ние на обе среды и изменяет их, служит средством их сообщения 

и перемешивания, очерчивает территорию их сопричастности. По 

 
11 Félix Guattari: Soft Subversions. Texts and Interviews 1977–1985. Cambridge, 

Mass. and London 2009, p.69. 
12 Ibidem, p.183. 
13 Жиль Делёз, Феликс Гваттари: Тысяча плато: Капитализм и шизофре-

ния. Екатеринбург, Москва 2010, с.521. 



АЛЕКСАНДРА ВОЛОДИНА 
 

 

 160 

Делёзу и Гваттари, такая территория возникает „тогда, когда компо-

ненты среды перестают быть... функциональными, становясь выра-

зительными… когда есть выразительность ритма“14. И здесь нас осо-

бенно интересует то, что эта территория может возникать помимо 

прочего и как эффект искусства – то есть искусство оказывается ин-

струментом ритмической разметки территории аффекта.  

Механику производства территории мы можем увидеть в поэ-

зии Игоря Холина, входившего в так называемую „лианозовскую“, 

или „барачную школу“ – неформальное объединение поэтов и худож-

ников, возникшее в 1950-е годы. Это сообщество было чётко локали-

зованным, однако сформировалось стихийно; сами поэты считали 

себя скорее дружеской группой, собравшейся в Лианозово вокруг 

Евгения Кропивницкого и его семьи, чем поэтической школой в тра-

диционном смысле этого слова. Эти обстоятельства существенны для 

рецепции и культурного бытования поэзии Холина: его стихи порой 

воспринимались почти как фольклорные, „общие“, и воспроизводи-

лись в определённых кругах, объединённых сложными отношениями 

включения/выключения из „обобщённого“, „коммунального“ совет-

ского языка, с которым работает Холин. В особенности это справед-

ливо для его ранних стихотворных циклов, размечающих террито-

рию скупой, стёртой, ничем не примечательной жизни: 
 

*   *   * 

Э.Белютину 

 

Работал бухгалтером 

По учету электросвета. 

Под мышкой портфель, 

В кармане газета. 

Недавно сошел с ума. 

Соседи говорят: 

„От большого ума!“15 

 

Эта проблематика советского „общего места“ представляется 

интересной и непростой, поскольку здесь мы имеем дело с пережива-

нием общности, равно отличным от иронического дистанцирования 

и от вовлечённости через отождествление. Коллективные формы 

 
14 Ibidem, p.524. 
15 Игорь Холин: Избранное. Стихи и поэмы. Москва 1999, с.35. 



СИТУАЦИЯ АФФЕКТА: СУБЪЕКТИВНОСТЬ В ПРОСТРАНСТВЕ “ОБЩЕГО” 
 

 

 161 

опыта и ощущения чрезвычайно важны для делёзианской филосо-

фии именно в качестве зоны аффективного действия. Коллектив-

ность, о которой здесь может идти речь, не предъявлена заранее, 

а возникает в самом действии аффекта и не описывается через поня-

тия общества, народа или группы (ведь свойственная этим формам 

социальности историчность и идентичность – это как раз те типы ста-

тичных структур и положений дел, которые трансформируются аф-

фективными вторжениями). Об этой коллективности можно гово-

рить в терминах „непроизводящего сообщества“ по Жан-Люку Нанси 

или „толпы“ у Гюстава Лебона; эти аффективные общности удержи-

ваются вместе не в качестве единого целого или структурой каких-то 

формальных задач, но как разнородное сгущение, охваченное и из-

менённое общим переживанием. Хотя такого рода общности иногда 

обретают собственные образы или знаковые протосистемы, которые 

могут давать „форму рецепции и циркуляции событий толпы“16.  

Ритмическое повторение со смещением, организующее общ-

ность, раскрывает для нас логику аффекта. Подробно разъясняя спе-

цифику аффекта как перехода, Массуми показывает, что то или иное 

состояние можно, собственно, трактовать как „медленный, сдержи-

ваемый или повторяющийся аффект“17. Наиболее ясно это видно на 

примере „рефрена, повторяющего “темпоральные контуры” и резо-

нансы“18. Форма рефрена при внешней стабильности, однако, не 

функционирует как воспроизводство идентичных аффектов – это 

недетерминированное, мерцающее и „эволюционирующее производ-

ство становления и способности воздействовать и претерпевать воз-

действие“19. Рефрен можно трактовать как синхронизацию „способов 

жить“ и испытывать тот или иной опыт в материальном пространстве 

общности.  

Возвращаясь к поэзии Холина и представив её как простран-

ство общности, отметим, что речевые ситуации общего в стихах Хо-

лина обычно многократно повторяются: 

 
16 Джоди Дин: Толпа и публика, „Stasis” 2017, №1(5), с. 224. 
17 Brian Massumi: Parables for the Virtual: Movement, Affect, Sensation. Dur-

ham & London 2002, p.35. 
18 Lone Bertelsen & Andrew Murphie: An Ethics of Everyday Infinities and Powers: 

Felix Guattari on Affect and the Refrain, in: The Affect Theory Reader. Edited by 

Melissa Gregg and Gregory J. Seigworth. Durham & London 2010, p.138. 
19 Ibidem, p.145. 



АЛЕКСАНДРА ВОЛОДИНА 
 

 

 162 

 

Чтобы бежать к морю 

Необходим пропуск 

Чтобы лежать у моря 

Необходим пропуск 

Чтобы убить пламя 

Необходим пропуск  

[…]20 

 

Принципиальна неполнота такого рода списков, построенных на по-

вторах – они могут продолжаться бесконечно, все элементы списка 

равноправны, и концовка стихотворения представляется в большой 

мере произвольной. Конкретные речевые или сюжетные ситуации 

могут (с помощью повторов) разворачиваться в максимально общий, 

открытый проект. Композиция и структура стихотворения позволяют 

рассматривать его не как отдельное цельное произведение, а как на-

бросок серии, который потенциально может быть продолжен. Как 

и во многих других стихотворениях Холина, повтор чётных строк 

в двустишиях задаёт ритм повтора со смещением, ритм серии, каж-

дый следующий элемент которой не связан с предыдущим содержа-

тельно или формально. Единственное, что их объединяет, – это само 

действие повторения.  

Производство серии продолжается благодаря механизму 

дизъюнкции, и вся виртуальная серия остаётся непредставимой 

в своей целостности, поскольку, не будучи лишь простой совокупно-

стью элементов, этой целостностью не обладает. Эту серию состав-

ляют не отдельные единичные элементы, а действие производства 

новых элементов – само по себе имеющее внехудожественный харак-

тер и не только повторяющее конкретное высказывание, но повторе-

нием утверждающее неизбежность ограничения такового. Как для 

перечисляемых занятий необходим пропуск, так и для речевых актов 

необходимо находиться в режиме общего места. Поэтому можно 

предположить, что узнавание и признание этого пространства как об-

щего является одновременно и условием производства поэтического 

текста, и эффектом, порождённым действием разворачивающейся 

серии. Неуникальность каждого речевого акта, входящего в серию, 

позволяет увидеть зону неразличимости между „тем же самым“ 

и „иным“, между одинаковым (клишированным) и индивидуальным 

 
20 Игорь Холин: Избранное. Стихи и поэмы. Москва 1999, с.257. 



СИТУАЦИЯ АФФЕКТА: СУБЪЕКТИВНОСТЬ В ПРОСТРАНСТВЕ “ОБЩЕГО” 
 

 

 163 

(фактом высказывания конкретного индивида – поэта), которая 

и становится местом совершенно нового ощущения, ощущения об-

щего – не своего и не чужого. 

Язык поэзии, таким образом, – это язык общий, высказы-

вающийся об общем, минимизированный и почти не обладающий 

собственно поэтическими средствами. Невозможность выйти из об-

щей ситуации становится причиной иронического отношения 

к трансцендентным сущностям и метафизическим категориям – 

божеству, истине, культурным и моральным ценностям („Главбух 

Иванов / Сидит / Как Бог Саваоф“21). Попытки вновь утвердить связи 

между мышлением и опытом принимают форму поэтического иссле-

дования общего языка, которое всё-таки должно дать субъекту воз-

можность говорить. Однако приходится признать, что для Холина 

ирония как прием оказывается невозможной, поскольку ироническое 

высказывание подразумевает наличие „внешнего взгляда“, то есть 

выход за пределы дискурса, подвергаемого осмеянию, в то время как 

стратегия Холина выхода из дискурса общего в принципе не предпо-

лагает. Так как использовать этот дискурс для прямого высказывания 

невозможно, а ироническая дистанция тоже недоступна, необходима 

третья альтернатива — поиск возможности неуникального поэтиче-

ского высказывания. Эта возможность обеспечивается механикой 

возникновения перцептивного „места“ – механикой, подрывающей 

традиционную субъект-объектную схему. Перцептивные конструкции 

создаются и поддерживаются благодаря ритмической вибрации по-

вторения со смещением: 
 

     *   *   * 

На днях у Сокола 

Дочь 

Мать укокала 

Причина скандала 

Дележ вещей 

Теперь это стало 

В порядке вещей22 
 

В месте общего не разрешается парадокс „общего/частного“ и „уни-

кального/неуникального“ – он утверждается и воспроизводится 

 
21 Ibidem, с.215. 
22 Ibidem, с.197. 



АЛЕКСАНДРА ВОЛОДИНА 
 

 

 164 

в каждой новой ситуации узнавания. Общее становится доступным 

воспринимающему субъекту в ощущении лишь тогда, когда субъект 

попадает в ситуацию этого ощущения, которое не предзадано и в то 

же время не является лишь психическим феноменом, поскольку 

предполагает общий характер самого переживания. Важно подчерк-

нуть парадоксальный характер этого ощущения узнавания общего – 

оно предстаёт для субъекта и новым, и не новым одновременно. 

Встречаясь с такими „текстами общего“, мы получаем доступ к неуни-

кальному поэтическому высказыванию, которое одновременно и но-

во, и уже известно. Тексты Холина позволяют увидеть, каким образом 

возможно неуникальное высказывание, не принадлежащее никому 

и в то же время принадлежащее неуловимой общности, складываю-

щейся в ощущении. Возникновение этой общности становится усло-

вием возможности поэтического измерения текста – то есть само «по-

этическое» можно интерпретировать как эффект общего места. 

В заключение отметим методологическую сложность, связан-

ную с теорией аффекта: как только аффект „фиксируется лингвисти-

чески и дискурсивно, он начинает принадлежать другому порядку“23 

и ускользает от нас. В самом деле, исследователь всегда в опасной 

близости к редуцированию динамичности, зыбкости, виртуальности 

аффекта. Представляется, что именно по этой причине Делёз, рас-

крывая характер аффективной логики через материал искусства, не 

рассматривает отдельные объекты и произведения как самостоятель-

ные единицы, обладающие смыслом в своей целостности. Его инте-

ресуют лишь интенсивные точки и аспекты этих объектов, заключён-

ные в них перцепты и возникающие при их восприятии аффекты. 

Делёз часто рассуждает о сериях объектов, которые являются чем-то 

большим, нежели простое сочетание нескольких элементов, а также 

об образах и знаках, которые с помощью этих объектов являют себя.  

Делёзианская логика обращения к внехудожественным и не-

изобразительным аспектам образа-ощущения позволяет выработать 

инструменты для исследования тех явлений искусства, в которых соб-

ственно художественная выразительность минимизирована или 

окончательно поставлена под вопрос. Эти художественные практики 

 
23 Андрей Завадский, Варвара Склез, Катерина Суверина: Предисловие. Ра-

зум и чувства: публичная история в музее, в: Политика аффекта: музей 

как пространство публичной истории. Под ред. Андрея Завадского, Вар-

вары Склез, Катерины Сувериной. Москва 2019, с.34. 



СИТУАЦИЯ АФФЕКТА: СУБЪЕКТИВНОСТЬ В ПРОСТРАНСТВЕ “ОБЩЕГО” 
 

 

 165 

работают с неуникальным, выступающим определяющим мотивом на 

всех уровнях их функционирования: режим неуникального высказы-

вания обеспечивает соположение в „месте“ искусства конкретной ма-

териальности и аффективной логики переживания общего. 

Рассмотрение аффективной механики образа-ощущения в ис-

кусстве с помощью делёзианского инструментария позволяет как рас-

крыть его теоретический потенциал в дальнейшем осмыслении проб-

лем имманентистской философии, так и выявить его продуктивные 

возможности в исследовании явлений и актов искусства и их бытова-

ния в современном мире с его изменившимися структурами чув-

ственности.  

 

 

REFERENCES: 
 

Aronson Oleg: Sily lozhnogo. Opyty nepoliticheskoj demokrati,Moskva 

2017, s.292 (Аронсон Олег: Силы ложного. Опыты неполитиче-

ской демократии, Москва 2017). 

Bertelsen Lone & Murphie Andrew: An Ethics of Everyday Infinities and 

Powers: Felix Guattari on Affect and the Refrain, in: The Affect Theory 

Reader. Edited by Melissa Gregg and Gregory J. Seigworth. Durham 

& London 2010, p.138-160.  

Bösel Bernd: Affective Synchronization, Rhythmanalysis and the Poly-

phonic Qualities of the Present Moment, in: Timing of Affect. Edited by 

Hrsg. von Marie-Luise Angerer, Bernd Bösel und Michaela Ott. Berlin 

2014, p.103-118.  

Delyoz ZHil': Lekcii o Spinoze. Moskva 2016 (Делёз Жиль: Лекции 

о Спинозе. Москва 2016). 

Delyoz ZHil': Spinoza, v: Empirizm i sub"ektivnost': opyt o cheloveche-

skoj prirode po YUmu. Kriticheskaya filosofiya Kanta: uchenie o spo-

sobnostyah. Bergsonizm. Spinoza. Moskva 2001 (Делёз Жиль: Спи-

ноза, в: Эмпиризм и субъективность: опыт о человеческой при-

роде по Юму. Критическая философия Канта: учение о способ-

ностях. Бергсонизм. Спиноза. Москва 2001). 

Delyoz ZHil', Gvattari Feliks: Tysyacha plato: Kapitalizm i shizofreniya, 

Ekaterinburg, Moskva 2010 (Делёз Жиль, Гваттари Феликс: Тысяча 

плато: Капитализм и шизофрения. Екатеринбург, Москва 2010 ). 

Din Dzhodi: Tolpa i publika, “Stasis” 2017, №1(5), s. 220-246 (Дин Джо-

ди: Толпа и публика, “Stasis” 2017, №1(5), с. 220-246). 



АЛЕКСАНДРА ВОЛОДИНА 
 

 

 166 

Guattari Félix: Chaosmosis: An Ethico-aesthetic Paradigm. Bloomington 

& Indianapolis 1992. 

Guattari Félix: Soft Subversions. Texts and Interviews 1977-1985. Cam-

bridge, Mass. and London 2009. 

Kholin Igor': Izbrannoe. Stihi i poemy. Moskva 1999, (Холин Игорь: 

Избранное. Стихи и поэмы. Москва 1999). 

Massumi Brian: Parables for the Virtual: Movement, Affect, Sensation. 

Durham & London 2002. 

Massumi Brian, McKim Joel: Of Microperception and Micropolitics. 15 

August 2008. URL: http://www.senselab.ca/inflexions/volume_3/no-

de_i3/PDF/Massumi%20Of%20Micropolitics.pdf (9.10.2020). 

Seigworth Gregory J.: From affection to soul, in: Gilles Deleuze : key 

concepts. Edited by Charles J. Stivale. Montreal & Kingston 2005. 

Simondon Gilbert: The Genesis of the Individual, in: Incorporations. 

Edited by Jonathan Crary, Sanford Kwinter. New York 1992. 

Spinoza Benedikt: Etika. Minsk, Moskva 2001 (Спиноза Бенедикт: 

Этика. Минск, Москва 2001). 

Zavadskij Andrej, Sklez Varvara, Suverina Katerina: Predislovie. Razum 

i chuvstva: publichnaya istoriya v muzee, v: Politika affekta: muzej 

kak prostranstvo publichnoj istorii. Pod red. Andreya Zavadskogo, 

Varvary Sklez, Kateriny Suverinoj. Moskva 2019 (Завадский Андрей, 

Склез Варвара, Суверина Катерина: Предисловие. Разум и чув-

ства: публичная история в музее, в: Политика аффекта: музей 

как пространство публичной истории. Под ред. Андрея Завад-

ского, Варвары Склез, Катерины Сувериной. Москва 2019). 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

ВАДИМ МИХАЙЛИН 

Саратовский госуниверситет (Саратов, Россия) 
 

ORCID 0000-0002-3744-9763 

vmikhailin@yandex.ru 

 

 

 

ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ 

КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ И ПРОИЗВОДСТВО АФФЕКТА 

 

MOTHERLY IMAGES IN SOVIET WAR-TIME VISUAL 

CULTURE OF 1940s AND AFFECT PRODUCTION 

 

 

Abstract: 

The article starts with a description of a mobilization technique which the author 

calls “the Agamemnon technique” based on provoking an affect through the fami-

ly-oriented culture codes and then manipulating the social behavior of those 

people affected. This makes a starting point for a discussion of reasons why the 

fatherly figure of Stalin, well established in the Soviet propaganda of 1930s, actu-

ally disappeared from the visual contexts of 1941–1943 being substituted by mo-

therly images. The discussion involves political posters of 1941–1942 and two 

films of 1943: She Defends her Motherland by Fridrikh Ermler and The Rainbow 

by Mark Donskoy and concerns both the mechanics of provoking an affect in 

a spectator and the means of its channeling to the desired attitudes and social be-

haviors. Final analyses of art (the paintings by Fyodor Shurpin of 1946–1948) as 

well as film phenomena (The Oath (1946) by Mikhail Chiaureli and Village 

Schoolmistress (1947) by Mark Donskoy) is meant to show the techniques of de-

affectation a spectator as compatible with a new model of Soviet propaganda: the 

figure of Stalin regains its place in the center of those projective realities created 

for Soviet people and as positioned against the background of “the Great Victory” 

needs no more additional legitimization resources.  

 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 168 

Key words: affect, social encoding levels, “the Agamemnon technique”, motherly 

images, Joseph Stalin, Soviet film, political poster 

 

 

1. «Техника Агамемнона» и уровни ситуативного кодирования 

Начну с иллюстрации, куда как далекой от сталинского кино 

на военную тему – с той любопытной манипулятивной стратегии, 

к которой прибегает Агамемнон в начале второй книги Илиады. 

Ссора с Ахиллом, вне зависимости от ее причин, нанесла весьма се-

рьезный ущерб тому фарну, той „сумме счастья“, без которой никакие 

претензии на лидерские и мобилизационные функции невозможна. 

Причем подорвала она ее в специфической плоскости. Все, что ка-

сается материальных знаков высокого воинского и властного статуса, 

осталось в неприкосновенности – Брисеида компенсировала исход-

ную недостачу, от чего, собственно, и толкнулся сюжет. Но потеря 

ударной части войска и демонстрация неспособности полностью кон-

тролировать ситуацию подорвали другие составляющие царского 

фарна: царь перестал быть очевидным гарантом удачи для каждого 

конкретного воина, его магической безопасности в составе общего це-

лого – и, следовательно, утратил априорную способность к специфи-

ческой форме мобилизации, способность заставлять людей забыть 

о собственной безопасности и рисковать жизнью. 

Поэтому так странно начинается вторая книга. Агамемнон, ко-

торый собирается именно мобилизовать ахейцев и вдохновить их на 

последний и решительный бой, собирает общевойсковую сходку. 

Однако та речь, которую он при этом произносит, способна озадачить 

не только первокурсника филфака. Он полностью снимает с себя мо-

билизационные функции. Более того, он публично заявляет о неспо-

собности греков к серьезной войне, о слабости их претензий на муж-

ской статус и о необходимости бросить все и ехать по домам. И тем не 

менее, в итоге этой сходки ахейцы преисполняются решимости сра-

жаться. Механика этого мобилизационного хода на самом деле про-

ста. Агамемнон производит воздействие на аффективную составля-

ющую психики каждого отдельного бойца, после чего другие басилеи, 

которые непосредственно связаны с конкретными отрядами и ко-

торые не претерпевали никакого символического ущерба, перехваты-

вают мобилизационную инициативу и обращают аффект себе на 

пользу. 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 169 

В нашем случае особое внимание имеет смысл обратить на то, 

о чем именно говорит Агамемнон, желая вызвать индивидуальные 

аффективные реакции у ахейских воинов. Он говорит о позоре, кото-

рым покроют себя воины в глазах грядущих поколений, не сумев спра-

виться с ничтожным по численности противником – и завершает свою 

речь словами доме, о женах и детях, которым как раз и предстоит 

сделаться свидетелями этого позора: и переадресует каждого бойца 

к интимному домашнему контексту. О значимости этого пуанта гово-

рит и то обстоятельство, что воины во власти вновь обретенного эмо-

ционального подъема первым делом отправляются приносить жерт-

вы – „ἄλλος δ ἄλλῳ” (Hom. Il. 2:400), „свой своим“1, и на какой-то 

момент вся армия превращается в собрание одиночек, где каждый 

развернут лицом к собственному дому и к собственной семье. Вот эта 

связь – между индивидуальным аффектом, имеющим четкую семей-

ную привязку, и публичными манипулятивными техниками, и будет 

далее предметом моего интереса: на материале несколько более акту-

альном для современного российского человека, чем Гомер. 

Я буду исходить из того, что весь получаемый нами опыт мы 

„приписываем“ к одному из тех уровней ситуативного кодирования, 

которые формируются у нас на ранних этапах индивидуального суще-

ствования. Формирование аффективных реакций относится к самым 

ранним стадиям психической деятельности и составляет основу ин-

дивидуально-эмоционального уровня ситуативного кодирования, то 

есть того ресурса, в который человек всякий раз наугад запускает 

руку, когда не срабатывает инференция. То есть, собственно, когда он 

оказывается не в состоянии автоматически совместить конкретную 

 
1 Русский перевод Н. Гнедича («Жертвовал каждый из них своему от богов 

вечносущих») предполагает несколько иную интерпретацию происходящего 

– складывается впечатление, что у каждого из ахейских воинов на Олимпе 

есть свой личный бог-покровитель, помощью которого он и спешит зару-

читься перед боем. Но ἄλλος δ ἄλλῳ – это именно «свой своему», «ближний 

ближнему». Не следует забывать о том, что греки приносили жертвы не 

только богам, но и мертвым, которые также имели статус, близкий к боже-

ственному – как и о том, что семья мыслилась как единое целое, состоящее 

из ныне живущих и ныне мертвых, причем в обязанности живых входило 

почитание мертвых и принесение им жертв, а в обязаности мертвых, в свою 

очередь – оказание помощи «своим», и прежде всего в кризисных ситуациях 

– в том числе и в бою. 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 170 

ситуацию, в которой оказался, с удобной для самопозиционирования 

проективной реальностью и, следовательно, автоматически же подо-

брать адекватный способ реакции на эту ситуацию. Один из выходов 

здесь – отключить режим инференции и заново прокрутить всю име-

ющуюся информацию: процесс крайне экстенсивный, тяготеющий 

к бесконечности – и к неврозу. Два других, прочно сцепленных меж-

ду собой – это аффект и творчество, когда некие элементы наличной 

ситуации, зачастую сугубо случайные, попросту переадресуются 

к сформированному когда-то набору сигналов (образов предметов, 

звуков, жестов, запахов и т.д.), также во многом случайно сцеплен-

ных с первичными эмоциями. Собственно, аффект и представляет 

собой способ прямой связи между актуальностью и проективной 

реальностью, исключающий рациональную / ранжированную / по-

этапную оценку и взамен предполагающий обращение к „детским 

эмоциональным триггерам“ – о чем свидетельствует сама этимология 

этого термина, производного от латинского ad-facio (до- или около- 

делать), со смыслом неподконтрольного контекста действия. 

Индивидуально-эмоциональный уровень ситуативного коди-

рования представляет первостепенный интерес с точки зрения мани-

пуляции поведением конкретного человека, но есть одна проблема: 

доступ к этому ресурсу до крайности затруднен. Это своего рода чер-

ный ящик, замкнутый в глубине индивидуальной человеческой пси-

хики, и ключей к нему нет даже у владельца, поскольку он появля-

ется в период, предшествующий формированию самосознания. Чело-

век может отдавать себе отчет в том, что желтый цвет вызывает у него 

неприятие и даже раздражение, а запах бензина, напротив, приятен, 

но „раздражение“ и „приятен“ в данном случае – всего лишь макси-

мально расплывчатые эвфемизмы, за которыми скрывается не толь-

ко процесс формирования конкретного аффекта в конкретной чело-

веческой истории, не только вытесненная память о первичном раз-

дражителе, запустившем процесс, но и сама природа этого аффекта. 

Ситуация усугубляется тем, что на ранних стадиях формиро-

вания нашей психики, в возрасте приблизительно от одного до трех 

лет, мы научаемся структурировать собственный опыт еще через одну 

систему кодирования – семейную, которая имеет принципиально 

иную природу, поскольку это первый из собственно социальных уров-



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 171 

ней ситуативного кодирования2. О каком бы то ни было самосозна-

нии здесь также говорить еще рано, и мы становимся одновременно 

субъектами и объектами процесса нерефлексируемого и неподконт-

рольного „смешения кодировок“, где первичные аффективные реак-

ции на (случайные) раздражители обрастают смыслами из семейного 

уровня ситуативного кодирования. А поскольку семейный уровень 

жестко сцеплен с культурно обусловленной структурой малой со-

циальной группы со своими уникальными позициями и ролями, то 

именно он превращается в наилучший набор отмычек к первичным 

аффектам. И одно из базовых ноу-хау социальной манипуляции – 

научиться этими отмычками владеть. 

И дело не только в том, что в семейном уровне ситуативного 

кодирования впервые можно вычленить устойчивые системы доми-

нант, общие если не для всех людей в рамках конкретной культуры, 

то для статистически репрезентативного большинства, и, следова-

тельно, пригодные для использования в режимах социальной мани-

пуляции. Дело в том, какие это доминанты. 

Одна из них связана с априорностью смыслов, формируемых 

на этом уровне. Поскольку системные воспоминания о контекстах, 

в которых происходило это формирование, у нас отсутствуют, мы 

склонны, во-первых, считать эти смыслы очевидными и всеобщими, 

а во-вторых, использовать их в качестве базовой системы отсылок 

при формировании более поздних и сложных установок, которые 

связаны, скажем, с я-концепцией, с этическими, религиозными, 

идеологическими убеждениями и т.д. 

Другая связана со спецификой самой семейной группы, в кото-

рой уровни социальной компетенции разных статусов несопоставимы 

между собой, и потому „иерархия компетенций“ также носит априор-

ный характер. Отец и мать по определению «знают лучше» и потому 

распределение степеней „взаимной прозрачности“ является катего-

рически неравновесным: мать имеет право требовать доступа к за-

крытым зонам ребенка, но не наоборот. 

Третья сопряжена с уникальностью каждой позиции в группе 

и с синтетическим характером того набора сигналов (имя, габитус, 

предметный ряд, пространственные зоны, пластика, запахи и т.д.), 

 
2 Подробнее об этом см.: Вадим Михайлин: О ситуативности репутаций: 

возвращение Одиссея, „Отечественные записки” 2014, № 1 (58). с. 52-84. 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 172 

через которые определяется такая позиция. Эта особенность очевид-

ным образом работает как на поддержание априорности смыслов, так 

и на способность к их сцеплению со смыслами, „приписанными“ 

к индивидуально-эмоциональному уровню. 

Итак, перечисленные особенности семейного уровня ситуатив-

ного кодирования и его способность к „взаимной инфильтрации“ 

с уровнем индивидуально-эмоциональным превращают его в пре-

красный инструмент работы с этим черным ящиком, когда за счет 

одних и тех же сигналов, связанных с принятыми в данной культуре 

семейными статусами и другими смыслами, относимыми к семейно-

му уровню ситуативного кодирования, можно активизировать в пси-

хике разных людей разные наборы триггеров – и получать при этом 

более или менее предсказуемую и более или менее общую для всех 

аффективно окрашенную реакцию. Понятно, что это ноу-хау открыто 

было достаточно давно: с ним работают уже в античности, как в це-

лях прямой политической манипуляции (Август), так и в аспекте де-

конструкции (Софокл). Но чем шире те публичные пространства, на 

контроль за которыми претендует та или иная элита, тем более ак-

тивно она вынуждена использовать техники манипуляции индиви-

дуальным сознанием, и тем сильнее она заинтересована в выработке 

техник максимально универсальных и безотказных. В этом отноше-

нии пропагандистские практики тоталитарных сообществ, где – по 

крайней мере, в идеале – степень прозрачности индивида перед 

властной инстанцией тяготеет к абсолютным величинам, служат 

источниками поистине неоценимыми. 

 

2. Семейный код и производство аффекта в довоенной 

советской культуре 

Большевики предложили в начале прошлого века модерниза-

ционный проект, предполагающий создание как можно более обшир-

ного и проницаемого публичного пространства, которое понималось 

как рационально устроенное – вне зависимости от степени реальной 

мифологизации. Достижение данной цели предполагало последова-

тельное решение двух групп задач, причем задачи эти декларирова-

лись прямо и получали рациональное обоснование. Сначала нужно 

разрушить все то, что либо мешает достижению главной цели, либо 

ей не способствует: то есть, прежде всего, обусловленность человече-

ского поведения какими бы то ни было контекстами, кроме широких 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 173 

публичных. Конструируется логика классовой борьбы, и групповые 

интересы интерпретируются в классовой терминологии, которая так-

же конструируется на ходу, адаптируясь к местным условиям и теку-

щим задачам – вплоть до таких пластичных терминов как „мелкобур-

жуазность“ и „мещанство“, которые и используются прежде всего для 

разрушения первичных (семейных, соседских, стайных) контекстов. 

Задачи, связанные с последующим построением «бесклассового об-

щества», представляются логически вытекающими из первой группы 

задач, рационально оформляются разве что в самом общем виде и от-

кладываются на потом, как подлежащие решению в некоем неопре-

деленном будущем, которое, судя по всему, начинается с той самой 

точки, в которую обычно устремлен взгляд или жест персонажа боль-

шевистской визуальной пропаганды. 

Горьковская Мать как прецедентный текст для последующей 

пропагандистской традиции – как нарративной, так и визуальной 

(четыре экранизации с 1919 по 1955 год) – четко ориентирована на 

решение первой группы задач. Любопытна сама форма остранения, 

выбранная автором. На роль эмпатийного персонажа, понемногу 

и с трудом проходящего цепочку инициаций в новую для него дей-

ствительность, назначен обладатель одного из двух основных „стар-

ших“ семейных статусов, мать, при том что обладатель второго пре-

стижного статуса, отец, окончательно и бесповоротно выводится из 

повествования в самом его начале, а тот небольшой отрезок нарра-

тива, в котором он фигурирует, нужен едва ли не исключительно для 

полной дискредитации и его самого, и вмененной ему поведенческой 

модели. Мать как персонаж удобна (среди прочего) еще и потому, что 

в этом, начальном отрезке текста заранее лишается всех выигрыш-

ных атрибутов высокого статуса и низводится до фигуры сугубо стра-

дательной. В итоге на протяжении всего дальнейшего повествования 

имеет место системная инверсия традиционных статусных ролей. 

Персонаж следует логике „чтоб он тащился позади“, работая при 

этом проводником собственно читательской эмпатии и формируя для 

читателя объясняющие модели и механизмы включения. Этот посыл 

подкрепляется навязчивой текстуализацией формулы „дети умнее 

(лучше, более правы), чем мы“, для каковой цели специально моде-

лируется целый ряд персонажей и ситуаций. Автор создает систему 

ожиданий, ориентированную, во-первых, на чисто модернизацион-

ную модель отношений между поколениями, а, во-вторых, на разру-



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 174 

шение действующих контекстов, в которые вписан сам читатель, и ко-

торые по определению „оказываются неправы“. Аффективная состав-

ляющая здесь работает латентно, речь скорее идет о чисто рацио-

нальном, хотя и с опорой на дорациональные составляющие, кон-

струировании „правильных“ моделей поведения. 

Сталинский проект был столь же модернизационным, как 

и проект большевистский, но строился на тотальной „текстуализа-

ции“ и „инструментализации“ объясняющих конструкций, на имита-

ции аналитического дискурса с параллельным вымыванием из всех 

и всяческих понятий сколь бы то ни было четкой привязанности к ка-

ким бы то ни было устойчивым системам смыслов. Подобный дис-

курс был прекрасным орудием борьбы со старыми большевиками, 

привыкшими к другой модели мышления и к другим способам моти-

вации собственного поведения. И, главное, он был прекрасным ин-

струментом создания тотально дезориентированной человеческой 

массы, в которой именно наличие эссенциалистских установок и ме-

шало учреждению „тотальной проницаемости“. В пределе, скрытой 

интенцией сталинского проекта являлась тотальная ритуализация 

публичной среды: приведения ее к состоянию, при котором поведен-

ческие схемы и риторические конструкции воспроизводятся вне за-

висимости от их осмысленности, каковая всякий раз приписывается 

им заново, в свете очередной передовицы газеты Правда. Таким об-

разом достигается то независимое сосуществование риторики и мо-

делирующего сигнала, которое позволяет сохранять ощущение ста-

бильности и преемственности даже при полном отсутствии вменен-

ных смыслов3. 

С образом матери раннесталинская культура работает скорее 

по инерции, как с найденным когда-то удачным пропагандистским 

тропом, от которого жаль отказываться. Она занята активным кон-

струированием фигуры отца – как в Колыбельной (1937) Дзиги Вер-

това, где Сталин предстает единственным мужчиной, спокойно ца-

рящим в самом центре вселенной, куда к нему со всех концов страны 

стекаются женщины фертильного возраста: некоторые уже с детьми, 

 
3 Подробнее об этом см.: Вадим Михайлин, Галина Беляева, Скрытый учеб-

ный план: антропология советского школьного кино начала 1930-х – сере-

дины 1960-х годов, „Новое литературное обозрение“, Москва 2020 (в печати). 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 175 

отцы которых не показаны, но зато сами дети то и дело оказываются 

в кадре вместе с матерью и Сталиным4. 

 
4 Самая роскошная в этом смысле серия кадров начинается на 26-й минуте 

фильма и построена как ритмический контрапункт сцен, в которых Сталин 

контактирует с женщинами в публичном пространстве (21 декабря 1936 года 

Сталин, одновременно с делегацией жен инженерно-технических работни-

ков и хозяйственников легкой промышленности, появляется в зале Большо-

го Кремлевского дворца, где проходит заседание Всесоюзной конференции 

жен командного и начальствующего состава РККА), и назойливо фалличе-

ских кадров с парящим в небе дирижаблем. Монтажная перебивка происхо-

дит многократно, и почти во всех в „человеческих“ сценах женщины оказы-

ваются включены в те или иные виды эротизированной телесной связи со 

Сталиным: 1.1 Две молодые дагестанские женщины едва ли не висят на пле-

чах у сидящего за столом Сталина, стыдливо пряча лица от камеры. Одна из 

них прикасается к лицу. 1.2. Дирижабль. 2.1. Н.К. Крупская (женская ипо-

стась В.И. Ленина) в окружении молодых женщин. 2.2. Дирижабль. 3.1. Ста-

лин за руку здоровается с участниками конференции, протискивающимися 

по узкому проходу между креслами, причем мужчин в этом потоке постепен-

но сменяют женщины. 3.2. Дирижабль. 4.1. Сталин (с Калининым на заднем 

плане) в окружении женщин, которые его трогают. 4.2. Огромный дири-

жабль. 5.1. Интимный контакт сидящего Сталина со стоящей рядом девуш-

кой, которая надолго задерживает руку на груди Сталина, медленно накло-

няется к нему, трогает себя за грудь и за шею. 5.2. Женщина на дирижабле. 

6.1. Сталин крупным планом, камера переходит на крупный план женского 

лица. 6.2. Огромный дирижабль во весь экран. 7.1. Женщина акцентировано 

трогает губы, здороваясь за руку со Сталиным. 7.2. Женщина на дирижабле. 

8.1. Сталин и зрелая женщина, фронтальный статичный кадр в жанре супру-

жеского снимка. 8.2. Огромный дирижабль уплывает из кадра вправо. 

9.1. Молодая женщина с ребенком – камера уплывает вправо, как и дири-

жабль в предыдущем кадре. Таким образом, экфрастическая рамка закры-

вается, сохраняя в памяти зрителя устойчивый образ Сталина как гипер-

самца, и ненавязчиво уводит зрительское внимание к следующей сцене, 

в которой уже подросший ребенок (девочка в матроске и с букетом цветов) 

звонким пионерским голосом, стоя спиной к трибуне, где находится уже не-

видимый Отец, вещает делегатам совещания: «Мы готовимся быть летчика-

ми, танкистами, полярниками, инженерами, педагогами и художниками...» 

Затем, после бурных аплодисментов, упоминаются дворцы пионеров, круж-

ки и все прочее, что есть у советских детей. И, наконец, с застенчивой улыб-

кой переждав очередную порцию аплодисментов, девочка цитирует послед-

ний куплет из стихотворения И. Добровольского Спасибо Великому Стали-

ну (1937, положен на музыку Л. Половинкиным): „Небывало радостными 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 176 

Если же в том или ином кинотексте мать все-таки оказывается 

на переднем плане, – как в Последней ночи (1936) Юлия Райзмана, – 

то она по инерции продолжает отрабатывать сценический типаж все 

той же Ниловны из горьковской Матери, но только в еще более сни-

женном комико-идиллическом ключе. У Райзмана мать семейства 

Захаркиных, так до конца фильма и оставшаяся безымянной5, потеряв 

за одну революционную ночь в Москве мужа и двоих сыновей из трех, 

с радостными ужимками бежит догонять колонну уходящих на фронт 

еще не начавшейся Гражданской войны революционных солдат.  
 

 
 

Мать догоняет бойцов революции – Юлий Райзман, Последняя ночь (1936) 
 

Бежит она, впрочем, не одна, а с только что разбуженным молодым 

солдатиком, которого три раза подряд называет „сынок“, перемежая 

„побудочный“ монолог обращением к последнему оставшемуся в жи-

вых сыну, который как раз и возглавляет колонну. Таким образом, все 

бойцы в символическом плане оказываются „сынками“ одной матери, 

будучи замкнуты между двумя мужчинами, первым, сознательным 

 
стали / Каждый шаг, учеба и досуг, / Потому что наш великий Сталин / Нам, 

ребятам, самый лучший друг“. Последние две строки подхватываются хором 

детских голосов из зала, что выдает сугубо постановочный характер сцены. 
5 Актриса Мария Яроцкая. 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 177 

революционным лидером (Пётр, биологический старший сын герои-

ни) и последним, догоняющим, которого она только что в свои сыно-

вья произвела. Сама же мать, никоим образом не претендуя на лидер-

ство и сохраняя сугубо „домашние“ и простонародные характеристики, 

подчеркнуто выполняет мобилизационную функцию по отношению 

к недостаточно сознательным – или просто уснувшим не вовремя – 

сыновьям. 

 

3. Эксплуатация образа матери в советской военной про-

паганде 

Июнь 1941 года стал для сталинской пропаганды сеансом жест-

кой шоковой терапии, поскольку вся возводившаяся на протяжении 

предшествующего десятилетия легитимирующая конструкция, постро-

енная вокруг образа непогрешимого, всеведущего и неподвижного 

отца, оказалась абсолютно неприменима в ситуации военной и граж-

данской катастрофы. Сталин резко и надолго исчезает из визуальной 

составляющей пропагандистской продукции, поскольку слишком ве-

лика была вероятность того, что реакция на этот привычный образ вы-

зовет совсем не тот аффект, которому следовало быть6. Отец, оказав-

шийся обманутым (даже если следовать официальной советской вер-

сии о вероломном нападении) и неспособный прибегнуть к своей при-

вычной роли – одним мановением брови, одним уверенным жестом 

руки решить все проблемы своих детей – взывает скорее не к обожа-

нию и беспрекословному повиновению, а к бунту, к актуализации со-

всем иных, стайных способов кодировать актуальную ситуацию. 

В итоге срабатывает „техника Агамемнона“. Публично дискре-

дитированный отец самоустраняется, и мобилизационная задача ре-

шается совершенно иными способами – пусть даже и в рамках преж-

ней логики, через апелляцию к индивидуально-эмоциональному 

уровню ситуативного кодирования при посредстве кодов семейных. 

Образ матери в собственно военных советских фильмах времен 

войны «работает» на формирование сугубо аффективной зрительской 

реакции при неочевидности идеологических и властных мотиваций. 

Впрочем, начать эту линию можно прямо с канонического плаката 

 
6 О сокращении числа репрезентаций Сталина даже в таких изданиях как 

Правда в первые годы войны см.: Ян Плампер: Алхимия власти. Культ 

Сталина в изобразительном искусстве, „Новое литературное обозрение“, 

Москва 2010, с.353, 358. 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 178 

Ираклия Тоидзе Родина-мать зовет (1941). Понятно, что в отличие от 

производства политического плаката и другой массовой тиражной 

продукции (газетная иллюстрация, листовка, карикатура и т.д.), про-

цесс кинопроизводства требует гораздо большего времени – особенно 

если учесть обстоятельства, связанные с эвакуацией киностудий в без-

опасные районы страны7. Поэтому и полнометражные фильмы, посвя-

щенные сугубо военной тематике, начинают появляться с некоторым 

„запозданием“ сравнительно с быстро меняющейся ситуацией на 

фронтах. Так, только в 1942 году на экраны выходит Машенька Юлия 

Райзмана, практически полностью снятая еще в довоенное время: фи-

нал картины пришлось переснимать уже в Алма-Ате, с поправкой на 

новые реалии, но и он, как и сюжеты нескольких других фильмов 1941 

года выпуска8, привязан не актуальным событиям, а к Финской войне. 

Картины же, по которым можно судить о пропагандистских задачах 

начального периода войны, выходят только к 1942, а то и к 1943 году9. 

Она защищает Родину (1943) Фридриха Эрмлера представ-

ляет собой чистый случай сугубо аффективного воздействия на по-

тенциального зрителя. В начале фильма режиссер дает „ударную“ 

сцену с нацистами, которые расстреливают грузовик с ранеными кра-

сноармейцами, отнимают у главной героини ребенка и давят его тан-

ком. Сцена снята в откровенно экспрессионистской эстетике, каза-

лось бы, прочно забытой в СССР со времен Арсенала (1929) Алексан-

 
7 Подробнее см.: В. Кузнецова: Судьба развлекательных жанров в годы Вели-

кой Отечественной войны, „Вопросы истории и теории кино”, Вып. 4, Ленин-

градский государственный институт театра, музыки и кинематографии, Ленин-

град 1978; Евгений Маргалит: Кино военного периода: поверка исторической 

реальностью, в: Евгений Маргалит: Живые и мертвое. Заметки к истории 

советского кино 1920-1960-х годов, „Сеанс“, Санкт-Петербург 2012, с.285-308. 
8 Фронтовые подруги Виктора Эйсымонта, В тылу врага Евгения Шнейдера. 
9 Еще раз подчеркну: речь идет именно о полнометражных фильмах. Понят-

но, что Боевые киносборники снимались гораздо оперативнее: уже в 1941 го-

ду вышло семь выпусков. То же можно сказать и о фильмах-концертах. 

В 1942 году ситуация несколько меняется, отдельные новеллы Боевых кино-

сборников разрастаются в средний метр, как это произошло в случае с Ан-

тошей Рыбкиным Константина Юдина или Железным ангелом Владимира 

Юренева. Выходит и несколько «серьезных» полнометражных картин, таких 

как Секретарь райкома Ивана Пырьева или Партизаны в степях Украины 

Игоря Савченко, хотя преобладают по-прежнему киносборники, музыкаль-

ные и комедийные фильмы. 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 179 

дра Довженко и Обломка империи (1929) самого Эрмлера10. Психоло-

гическое воздействие усилено контрастом с предыдущей последова-

тельностью сцен, дающих панораму „счастливой жизни в довоенной 

советской деревне“ и выдержанных в совершенно другой стилистиче-

ской манере, вполне совместимой с требованиями сталинского „боль-

шого стиля“: хотя и здесь экспрессионистские крупные планы, гео-

метричность и динамика уже дают о себе знать, исподволь готовя пе-

реключение с одной эстетики на другую. Возгонка зрительского аф-

фекта обеспечивается серией эмпатийных эпизодов, в ходе которой 

героиня совершает тщательно выстроенную внутреннюю эволюцию. 

Между абсолютно раздавленной и опустошенной женщиной, которая 

случайно натыкается в лесу на группу односельчан, и зловещей Эри-

нией с четкой и всепоглощающей установкой на кровную месть, по-

мещена великолепно задуманная и снятая интермедия, в центре ко-

торой стоит событие „смены лица“. 
 

 
 

Отчаяние – Фридрих Эрмлер, Она защищает Родину (1943) 

 
10 Впрочем, Эрмлер время от времени позволяет себе вернуться к ней даже в 

картинах, внешне представляющих собой образец сталинского «большого 

стиля», вроде Великого гражданина (1937, 1939), где у экспрессионистской 

эстетики есть свое отдельное идеологическое задание – подобно тревожной 

музыке, она сопровождает появление в кадре откровенных врагов. 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 180 

 
 

Опустошенность – Фридрих Эрмлер, Она защищает Родину (1943) 

 

 
 

Месть – Фридрих Эрмлер, Она защищает Родину (1943) 
 

Фильм по-авангардистски прямолинеен и направлен на транс-

ляцию одного-единственного эмоционального месседжа, так что ради 

доходчивости и силы воздействия этого месседжа режиссер время от 

времени готов идти на риск и нарушать элементарную логическую 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 181 

связанность действий, производимых персонажами на экране, и про-

износимых этими персонажами реплик. Самая показательная в этом 

отношении сцена происходит вечером после первой, абсолютно сти-

хийной акции будущего партизанского отряда: нападения на идущий 

через лес немецкой обоз. Среди своих обнаруживается слабое звено – 

эпизодический персонаж, который не только намерен сам вернуться 

в деревню и смириться с немецкой оккупацией, но и ведет откровен-

ную антисоветскую пропаганду („Наелся я счастливой колхозной 

жизни по самое горло“). Когда он предпринимает попытку уйти, геро-

иня, долго державшая мхатовскую паузу, подхватывает трофейный 

немецкий автомат и, не говоря ни слова, убивает его. После чего 

объявляет программу бескомпромиссного сопротивления врагу, кото-

рая заканчивается сентенцией совершенно парадоксальной в свете 

только что совершенного ею поступка: „А кто боится – не держим. 

Пусть уходит. Вот мое слово“. Привычное для сталинской публичной 

культуры раздельное сосуществование дискурсивных и поведенче-

ских практик, как правило, тщательно маскируемое, явлено здесь 

с подкупающей прямотой. 

Выход на более широкие идеологически значимые контексты 

осуществляется через конструирование нового кредо. Центральной 

символической фигурой, одно имя которой должно обеспечить ко-

нечную победу над врагом и которая по этой причине не может 

„пасть“, становится не Сталин, а Москва. Понятно, что к 1943 году, 

когда фильм вышел на экраны, неудача немецких войск при попытке 

взять Москву в конце 1941 года была предметом общего знания, что 

не могло не придавать словам героини пророческого статуса. Накоп-

ление аффекта в первой части фильма разрешается выходом на стан-

дартное для семейного уровня ситуативного кодирования представ-

ление о полноте знания, доступной „взрослым“ статусам, а замена 

отеческой фигуры на материнскую (в этом смысле Москва неизбежно 

превращается в „метрополию“, „город-мать“ в прямом смысле этого 

греческого понятия) переадресует эмпатию из публичных, политиче-

ских контекстов – в контексты интимизированные, „домашние“11. 

 
11 Напомню, что в традиционных культурах патерналистского типа «зоны 

компетентности и ответственности», сцепленные с гендерными ролями, чет-

ко соотнесены с границей «домашнего» пространства. Внутри этой границы 

приоритетными являются статусно-ролевые иерархии и социальные связи, 

основанные на кровнородственных отношениях – и при всей значимости 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 182 

В том же 1943 году советский зритель увидел фильм Марка Дон-

ского Радуга. Фильм выглядит не менее схематичным, чем Она защи-

щает Родину, но принцип работы с ключевым образом матери здесь 

принципиально другой. Авторы фильма делают ставку на максималь-

но широкий спектр возможных „эмоциональных якорей“, перебирая 

варианты, как перебирает их цыганка, анализирующая спонтанные ре-

акции случайного уличного клиента, которому собралась гадать. Одно-

именная повесть Ванды Василевской, по которой был снят фильм, 

представляет собой чистейший образец властного заказа: написанная 

в крайне сжатые сроки (едва ли не за месяц) она исходно должна была 

выполнять мобилизационную задачу, являясь, по сути, развернутой 

иллюстрацией к известному агитационному плакату Воин Красной 

Армии, спаси!12. Что само по себе делает понятной структуру текста: 

набор предельно провокативных, „плакатных“ ситуаций, каждая из 

которых являла собой максимально доходчивый exemplum той опас-

ности, которую немецкие изверги представляли для оставшихся на ок-

купированной территории женщин и детей, нужно было просто скре-

пить между собой хоть сколько-нибудь последовательным сюжетом, 

способным удерживать читательское внимание.  

 
фигуры pater familias и других внутрисемейных мужских ролей и статусов, 

это по преимуществу женская зона ответственности. Социальные компетен-

ции, связанные с более широкими публичными пространствами, имеют 

принципиально иную природу, подчиняются иной логике и являются закон-

ной вотчиной мужчин.  

Другой географической реалией (помимо Родины как таковой и Мос-

квы), активно использовавшейся в советской военной пропаганде в «мате-

ринских» контекстах была Волга – особенно, по понятным причинам, в пе-

риод Сталинградской битвы. Подробнее об этом см.: Олег Рябов: «Отстоим 

Волгу-матушку!»: Материнский символ реки в дискурсе Сталинградской 

битвы, „Женщина в российском обществе” 2015, № 2, с.11-27. 
12 Именно в 1942 году тема „поруганной матери“ становится одной из основ-

ных в советском агитационном плакате: Папа, убей немца! М. Нестеровой, 

Мсти за горе народа! В. Иванова, Сын мой! Ты видишь долю мою Ф. Анто-

нова, Отомстим! Уничтожим фашистских людоедов! И. Рабичева и др. Де-

вушки и дети также занимают значимое место, но материнский образ остается 

приоритетным и продолжает тиражироваться даже в 1944 году, когда основ-

ная часть оккупированных территорий уже вернулась под контроль СССР 

(Смерть немцам-душегубам! Д. Шмаринова). В 1943 году Сергей Герасимов 

заканчивает первый вариант своей канонической картины Мать партизана. 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 183 

 
 

В. Корецкий, Воин Красной Армии, спаси! (1942) 
 

Список этих exempla исчерпывает едва ли не все возможные вариан-

ты насилия над материнским чувством. В Радуге есть пожилая мать, 

потерявшая взрослого сына-бойца, по случайности принявшего 

смерть при отступлении через родную деревню. Есть мать среднего 

возраста, потерявшая сына-подростка, который пытался уйти к пар-



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 184 

тизанам, и которого немцы повесили посреди все той же деревни. 

Есть многодетная молодая мать, потерявшая малолетнего сына, за-

стреленного немецким часовым при попытке передать хлеб аресто-

ванной односельчанке. Эта арестованная, в свою очередь, – партизан-

ка, вернувшаяся в деревню в надежде на возможность родить ребенка 

в домашних условиях. Нужно ли говорить, что младенца на следую-

щий же день после рождения убивает на глазах у матери немецкий 

офицер. И, наконец, есть совсем уже крайний случай: деревенская 

красавица, которую насилуют трое солдат, и которая считает себя бес-

поворотно оскверненной. Будущего ребенка она ненавидит и ждет его 

появления только для того, чтобы убить собственными руками. При-

чем все эти трагедии работают согласно все тому же „принципу Ага-

мемнона“: спровоцированный аффект, адресованный к семейному 

уровню ситуативного кодирования, канализируется в побуждение 

к „правильному“ действию в большом публичном поле. Каждая из под-

черкнуто травматических ситуаций рано или поздно становится пово-

дом для пафосного высказывания, где смысл, по большому счету, мож-

но свести к одной и той же максиме – любую жертву, какой бы страш-

ной она ни казалась здесь и сейчас, воспринимать нужно спокойно 

и уверенно, как личный вклад в неминуемую победу над врагом.  

О какой бы то ни было психологической достоверности персо-

нажей здесь говорить не приходится – они выполняют совершенно 

другую задачу. Мать, у которой только что застрелили маленького 

сына, не позволяет следующему по возрасту ребенку повторить само-

убийственную попытку первого не потому, что боится за его жизнь, 

а потому, что еду передать все равно не удастся: и немцы теперь будут 

караулить внимательнее прежнего, да и хлеба попросту не осталось. 

Собственно, достоверность автора вообще не интересует – не только 

психологическая. У Ванды Василевской пойманную партизанку нем-

цы голой гоняют по морозу, а потом запирают в сарае, где щели меж-

ду досок настолько широкие, что можно просунуть руку. Одежды 

у нее нет, спать ей приходится на глиняном полу, вся спина у нее ис-

колота немецкими штыками – но она не умирает ни от переохлажде-

ния, ни от кровопотери, и даже рождает на следующее утро вполне 

здорового ребенка – которого умудряется еще и греть теплом собст-

венного тела. Боец Красной армии добегает до вражеской позиции на 

перебитой ноге, нижняя часть которой торчит перпендикулярно 

верхней, и умирает только после этого – и так далее. Принцип работы 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 185 

над значимой деталью остается одним и тем же на протяжении всей 

повести, и эрмлеровский киноэкспрессионизм даже и близко не дотя-

гивает до здешних ужасов. Там, где Фридрих Эрмлер ограничивается 

танком, надвигающимся на ребенка, Ванда Василевская детально 

описывает череп младенца со входным отверстием от пули на затыл-

ке и с полностью снесенной лицевой частью – причем немцы еще 

и глумятся над младенческим трупом, многократно и мерзко. В конце 

концов они сбрасывают его в прорубь, несколько раз поддев на штык 

– и штыком же немецкий офицер закалывает саму партизанку, преж-

де чем читатель поэтапно ознакомится с процессом заталкивания че-

ловеческого тела в узкую прорубь. Что со всей очевидностью отсы-

лает нас все к тому же визуальному источнику этого сюжета, к пла-

кату Воин Красной Армии, спаси!, где самая очевидная угроза и ма-

тери, и ребенку исходит именно от немецкого штыка, являющего со-

бой центр всей композиции – Василевская просто нагромождает от-

сылки к исходному образу и максимально насыщает их душеразди-

рающими деталями за гранью всякой достоверности. 

Марк Донской, с его барочной любовью к осмысленной детали 

и с его безупречным чувством драматической структуры высказыва-

ния, был, конечно, идеальной кандидатурой для экранизации этого 

материала, совершенно бездарного как беллетристика и вполне гра-

мотно сделанного как манипулятивный инструмент. При крайне сжа-

тых сроках кинопроизводства, он умудряется сделать из рыхлой и ка-

тастрофически недостоверной литературной основы цельное кинема-

тографическое высказывание, не утратив при этом главного – силы 

мобилизационного воздействия, основанного на эксплуатации семей-

ного уровня ситуативного кодирования вообще и, прежде всего, обра-

за матери. 

Во-первых, он существенно скорректировал общую тональ-

ность. Резко экспрессивные сигналы в картине сведены к необходи-

мому минимуму, оставшись только там, где того требует экранная си-

туация: скажем, в реакции матери на убийство младенца. Лицо геро-

ини искажено ужасом, но сам выстрел остается за кадром, и труп ре-

бенка зритель видит далее только в щадящем режиме – закутанным 

в одеяло, на руках у матери. Сцена убийства партизанки едва ли не 

полностью сводится к фигуре умолчания – на экране остается только 

темная речная вода, по которой через несколько секунд после авто-

матной очереди идет рябь. Никаких младенцев на штыках и торча-



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 186 

щих из проруби женских ног здесь, конечно же, нет и быть не может. 

Зато в фильме появляется любовно прописанный быт, с ходиками 

и занавесочками, – и даже откровенно юмористический сюжет со ста-

риком, который обыгрывает отсутствие „при немцах“ принципиаль-

ного различия между человеком и скотиной. 

„Ударный“ комплекс материнских образов перестает произво-

дить впечатление торопливого перебора всех возможных вариантов 

и выстраивается в логически выверенную иерархию с четко обозна-

ченными верхней и нижней границами, для чего вводятся дополни-

тельные законченные сцены, отсутствующие в литературном перво-

источнике. Так, нижняя граница смыслов, сцепленных с образом ма-

тери, выстраивается вокруг Пуси, русской любовницы немецкого 

офицера, законченной оппортунистки, променявшей Родину на сы-

тую жизнь13. Главный месседж этой роли обозначается в сцене разго-

вора между ней и ее родной сестрой, сельской учительницей, которая, 

судя по всему, как-то связана с партизанами. В повести Ванды Васи-

левской встреча двух сестер носит совершенно проходной характер, 

имеет место на улице, у колодца, и заканчивается короткой вспыш-

кой ненависти и полным срывом коммуникации. Марк Донской со-

храняет сцену у колодца в качестве декоративного элемента, но при-

думывает еще одну, интерьерную, с массой говорящих деталей 

и тщательно расставленными акцентами. Пытаясь – по заданию 

своего немецкого любовника – выведать у сестры информацию о пар-

тизанах, Пуся приносит ей „датские консервы, голландский сыр, 

французские бисквиты, сахар, сгущенное молоко и шоколад для Ни-

ночки“, но натыкается сперва на ледяное молчание, а потом на ри-

торический вопрос: „Неужели нас с тобой родила одна мать?“. При-

чем монополией на использование этого слова обладает исключи-

тельно „правильная“ сестра. Едва сестра „неправильная“ пытается 

произнести словосочетание „наша мать...“, в ответ звучит: „Не смей 

вспоминать о матери! У тебя не было русской матери!“.  

 

 

 

 
13 Актриса Нина Алисова, получившая за Радугу Сталинскую премию 1 сте-

пени в 1946 году – наряду с Марком Донским и Наталией Ужвий, исполни-

тельницей роли пленной партизанки Олены Костюк. 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 187 

 
 

Сестры – М. Донской, Радуга (1943) 
 

Пуся бесповоротно утрачивает доступ к семейному уровню си-

туативного кодирования, а вместе с ним и возможность не только об-

ладать матерью, но и стать таковой – у нее единственной из множе-

ства женских персонажей фильма нет детей14. Так же, как нет матерей 

 
14 Еще одна особенность этого образа – он навязчиво сексуализирован. Все ос-

тальные женские тела подчеркнуто лишены этой характеристики: даже в слу-

чае с пленной партизанкой, которую в литературном первоисточнике немцы 

гоняют по деревне, а потом бросают в сарае совершенно нагой. Режиссер оде-

вает героиню в длинную сорочку и продуманно ставит такую пластику и выби-

рает такие ракурсы, чтобы совершенно изгнать любой намек на сексуальность: 

работа идет с образом матери, и никакие эротические контексты здесь неумест-

ны. Ср. с совершенно противоположными установками при создании пропа-

гандистского мифа о Зое Космодемьянской. Уже в первой статье о девушке-му-

ченице (Петр Лидов, Таня, Правда 1942, 27 января) употребляются красноре-

чивые фигуры умолчания („Никто в точности не знает, каким еще надругатель-

ствам и мучениям подвергалась Татьяна во время этих страшных ночных прогу-

лок...“), поминаются трусики героини, а первое, что бросается в глаза на сопро-

вождающей текст фотографии эксгумированного тела З. Космодемьянской – ее 

обнаженная правая грудь, случай, беспрецедентный для советской газеты 1940-

х годов (В. Дени, использовавший эту фотографию в качестве изобразительной 

основы для плаката Убей фашиста-изувера! (1942) как раз правую грудь при-

крывает). Аналогичная апелляция к эротическому аффекту используется и в 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 188 

и у немцев: в финале главная героиня картины15 предрекает, что от 

этих извергов отвернутся „их бабы и дети“ – о матерях речь не идет 

принципиально, а из естественного порядка прочих семейных связей 

и статусов они имеют быть исключены. При этом все русские люди 

как раз представляют собой единую огромную семью, и основой этой 

семьи являются отношения мать / сын. Незадолго до смерти парти-

занка говорит о том, что у нее не один ребенок, а множество, и все 

они – сыновья. В эпизоде встречи главной героини с разведгруппой 

регулярной Красной армии слово „мать“ звучит едва ли не чаще, чем 

все остальные слова вместе взятые.  

Сексуальность в фильме отчетливо противопоставлена семей-

ному кодированию. Пуся – единственный отчетливо эротизирован-

ный персонаж: она кокетничает, наряжается, демонстрирует белье, 

подчеркнуто трогает себя и своих партнеров по коммуникации, целы-

ми днями валяется в разобранной постели и всячески привлекает 

к себе мужское внимание. Отчетливый акцент на материнско-сыно-

вьих отношениях переводит любые сексуальные коннотации в разряд 

неподобающих: к примеру, из фильма полностью исчезает сюжетная 

линия с изнасилованной и вынашивающей немецкого ребенка дере-

венской красавицей: путаница в категориях „своё–чужое“ замутняла 

бы общую стройную логику высказывания. 

Итак, в качестве нижней границы иерархического порядка, 

связанного с образом матери, у Марка Донского выступает запрет на 

деторождение, сцепленный с тематическими полями предательства 

и открытой сексуальности. Любопытно, что и верхняя граница обо-

значается в сцене, целиком построенной на теме предательства и на-

казания за этот смертный грех. Тайный суд над коллаборационистом 

заканчивается попыткой последнего апеллировать к божественным 

инстанциям. Однако персонаж, скрывавшийся весь фильм под мас-

кой комического старика и оказавшийся, как и следовало ожидать, 

одним из партизан, сперва запрещает ему креститься, а затем, в ответ 

на фразу „Христом-богом прошу...“, дает предателю суровую отпо-

ведь: „Ты бога не трогай! Это не твой бог! Это наш бог. Наш! Он нем-

 
плакатной традиции первых лет войны: достаточно вспомнить о взаимодей-

ствии текста и изобразительного ряда на плакатах Ф. Антонова Боец Красной 

Армии! Ты не дашь любимую на позор (1942) и В. Соколова Балтиец! Спаси 

любимую девушку от позора. Убей немца! (1941). 
15 Актриса Елена Тяпкина. 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 189 

цам не продается. Не трогай бога. Не проси“. Но пальцем он при этом 

указывает не на икону с изображением Спаса, как следовало бы ожи-

дать. На стене висит икона Богородицы-Одигитрии, «Путь указую-

щей». Парад матерей, каждая из которых теряет сына, венчается са-

кральной фигурой, снабженной четкими указаниями на необходи-

мость сделать единственно правильный выбор. 

„Неправильный“ выбор, предполагающий любые формы со-

трудничества с врагом, карается жестоко и беспощадно: старосту уби-

вают партизаны, Пусю – армейский разведчик, по случайности ока-

завшийся ее мужем. Примечательно, что обе сцены происходят в уз-

ком домашнем пространстве: предатель должен осквернить собой 

само понятие „дома“. При этом наказание пленных немцев есть дело 

всенародное и демонстративное. Однако выплеск гнева на этих на-

сильников и убийц – после роскошно снятой и производящей на зри-

теля мощное психологическое воздействие сцены „бабьего бунта“ – 

быстро купируется, и они отделываются „мерами морального воздей-

ствия“. Таким образом, мера преступления и наказания становится 

еще одной границей, отделяющей „своих“ предателей от немцев: пер-

вые, будучи принципиально исключены из поля действия семейного 

уровня ситуативного кодирования с неотъемлемыми от него иерар-

хиями априорных ценностей, попросту выводятся за рамки человече-

ской морали и человеческого статуса как такового. 

Очевидные богородичные коннотации при обозначении выс-

шей границы „материнских“ смыслов не должны удивлять – 8 сен-

тября 1943 года состоялся инспирированный лично Сталиным Архи-

ерейский собор РПЦ, выбравший нового патриарха, восстановивший 

Священный Синод и отлучивший от церкви всякого „перешедшего на 

сторону фашизма“. Марк Донской, в отличие от Ванды Василевской, 

у которой зимняя радуга остается всего лишь „добрым знаком“ с тща-

тельно замаскированной библейской аллюзивностью, получает 

в этом отношении полную свободу рук, и радуга снова становится 

знаком завета между христианским богом и избранным народом, под 

которым, само собой, подразумевается в фильме народ русский. 

А связь материнских образов в фильме с архетипической фигурой 

богородицы приобретает дополнительные основания. 

Вообще, складывается впечатление, что Марк Донской внима-

тельно работал с уже имеющимся в памяти потенциального зрителя 

набором визуальных образов как при подборе актеров, так и при по-



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 190 

строении мизансцен: имея в виду прежде всего уже сложившуюся 

и успевший стать непременным элементом советского публичного 

пространства образный ряд военного агитационного плаката. Имен-

но это обстоятельство может объяснить, казалось бы, неочевидные 

решения, вроде выбора молоденькой Анны Лисянской на роль мно-

годетной Малючихи, чей десятилетний сын погибает при попытке пе-

редать хлеб пленной партизанке. Актриса совсем не похожа на дере-

венскую женщину средних лет, но зато совпадает по типажу с цен-

тральным образом плаката Отомсти Д. Шмаринова (1942).  
 

 
 

Д. Шмаринов, Отомсти (1942) 
 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 191 

Проходная в литературном первоисточнике, но детально прописан-

ная в фильме сцена с вторжением немецкого солдата в дом с малень-

кими детьми запоминается в том числе и за счет колоритной злове-

щей фигуры оккупанта, который в кульминационный момент имити-

рует убийство ребенка. Сам этот образ16 едва ли не буквально списан 

с плаката Л. Голованова За честь жены, за жизнь детей, за счастье 

родины своей, за нивы наши и луга – убей захватчика-врага! (1942)  
 

 
 

Л. Голованов, За честь жены, за жизнь детей, за счастье родины своей, за 

нивы наши и луга – убей захватчика-врага! (1942) 

 
16 Актер Дмитрий Капка. 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 192 

В свою очередь, фильм Марка Донского оказал воздействие на даль-

нейшую плакатную традицию. Так, например, трудно не увидеть 

в уже упоминавшемся ранее плакате Д. Шмаринова Смерть немцам-

душегубам (1944) прямую отсылку к соответствующей сцене в Радуге  
 

 
 

Д. Шмаринов, Смерть немцам-душегубам! (1944) 

 

4. Послевоенная монументальность и подавление аффекта 

Окончание войны отменило для фигуры Сталина, снова заняв-

шей привычное центральное место в советской пропагандистской кар-

тине мира, необходимость в любых дополнительных источниках леги-



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 193 

тимации. Победа позволила списать все промахи и неудачи начала 

войны как на „вероломство“ агрессора, так и на гениальный сталин-

ский план по заманиванию противника вглубь своей территории – ра-

ди чего, собственно, и была спродуцирована сама концепция Великой 

Отечественной войны, символически повторившей мифогенное собы-

тие Отечественной войны 1812 года „на новом историческом уровне“. 

В отличие от 1930-х годов, новый акцентированный перенос 

внимания на фигуру „отца народов“ и „лучшего друга детей“, не при-

вел к фактическому вытеснению фигуры материнской. Инерция, на-

работанная на протяжении первой половины сороковых была слиш-

ком сильной, а эмпатийный заряд соответствующего образности ока-

зался слишком действенным и ценным для того, чтобы окончательно 

списывать этот пропагандистский ресурс со счетов. „Мать“ не исче-

зает и даже не оттесняется – как в 1930-е – на роль третьестепенного 

служебного персонажа, но претерпевает значимые и весьма показа-

тельные изменения: застывает в статуарную символическую фигуру, 

призванную дополнять и оттенять фигуру сталинскую, столь же не-

подвижно возвышающуюся в самом центре бытия.  

Наглядной иллюстрацией такого положения вещей могут слу-

жить две картины Федора Шурпина, писавшиеся одновременно 

и фактически представляющие собой своего рода диптих, Мать (1947) 
 

 
 

Федор Шурпин, Мать (1947) 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 194 

и Утро нашей Родины (1946–1948) 
 

 
 

Федор Шурпин, Утро нашей Родины (1946–1948) 
 

Вторая из них, самым очевидным образом приуроченная к сталин-

скому юбилею 1949 года и принесшая автору одноименную премию 

второй степени, стала едва ли не самым узнаваемым и тиражируе-

мым портретом вождя и учителя за всю историю живописной стали-

нианы. Сталин, взятый в три четверти, «американским» планом, 

в белом френче без погон генералиссимуса, без наград и с простой 

суконной шинелью, перекинутой через правую руку, стоит на фоне 

вспаханного поля и смотрит в привычную фокальную точку, распо-

ложенную за рамками изображения. Темная материя шинели, засло-

няющая белую ткань френча, рифмуется с коричневыми и темно-зе-

леными тонами поля, при том, что верхняя часть фигуры, освобож-

денная ото всякой непосредственной связи с профанным земным ми-

ром и ярко освещенная солнцем, четко высится на фоне чистого 

утреннего неба. Зрителю предложена точка зрения снизу вверх, как 

если бы он встал на колени, удостоившись сей величественной эпи-

фании – или как если бы он был ребенком. 

На картине сразу два смысловых центра, сопоставленных меж-

ду собой, противопоставленных друг другу и выделенных на светлом 

фоне теплыми телесными тонами: это лицо Вождя и его руки, сло-



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 195 

женные чуть ниже пояса в спокойном замкнутом жесте. Второй центр 

находится ровно на пересечении двух осей картины – вертикальной, 

заданной фигурой Сталина, и горизонтальной, заданной линией го-

ризонта, ниже которой кипит созидательный труд. Понятно, что это 

руки демиурга, посредничающая инстанция между ликом, застыв-

шим в созерцании вселенских истин, и повседневными земными 

свершениями, которые через их прикосновение также обретают са-

кральный статус, поскольку являют собой усилия по воплощению За-

мысла. Причем вся эта земная жизнь распределена по сторонам пус-

того вспаханного пространства, на фоне которого царят сталинские 

руки и сталинская шинель. Вдоль левого от зрителя края картины 

идет дорога с едущими машинами, вдоль правого стоит линия ЛЭП 

и движутся работающие трактора, а на горизонте видны дымящие 

трубы. Руки вождя демонстративно сложены на белом фоне кителя 

и не касаются ничего земного, оставляя за собой руководящую 

(в прямом смысле слова) и направляющую функцию.  

Крайне любопытно выполнен и передний план этого «земно-

го» четырехугольника. В построении классического романтического 

и реалистического пейзажа есть незыблемое правило распределения 

цветовых полей. Темный передний, зеленый средний и голубой даль-

ний планы призваны усиливать в зрительском восприятии впечатле-

ние глубины пространства, подчеркивая трехмерную перспективу, 

выстроенную за счет изменения масштаба и линий схода. При этом – 

в отличие от пейзажей ренессансного и барочного – ключевым явля-

ется именно средний, „зеленый“ план, как правило, наиболее ярко 

освещенный. Фигуры, расположенные на переднем, темном плане 

чаще выполняют роль посредников, приглашающих зрителя в вооб-

ражаемое пространство картины и „поясняющих“ заложенные там 

смыслы – как на полотнах Каспара Давида Фридриха или Джона Кон-

стебла. На картине же Федора Шурпина зеленый план радикально 

переформатирован, отчасти раздвинут по сторонам так, чтобы со-

здать обрамляющую светлую рамку для коричневой пашни с тракто-

рами, а отчасти и вовсе выдвинут вперед в качестве „зеленой ковро-

вой дорожки“ для Сталина. Таким образом художник решает сразу 

две задачи: превращает каноническую фигуру „посредника“ в смы-

словой центр композиции и создает дополнительную экфрастиче-

скую рамку, которая отделяет зрителя от воображаемой реальности, 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 196 

и хозяином которой является все тот же Сталин17. Фактически, здесь 

работает тот же принцип, что характерен для большинства многофи-

гурных плакатов, на которых одновременно присутствуют Сталин 

и „советские люди“: вождь непременно отделен от них барьером, за-

частую превращенным в растительный фриз из цветов18. У Шурпина 

внешней границей, отделяющей Сталина от зрительского профанно-

го пространства, является рама самой картины (в плакатных изобра-

жениях по понятным причинам отсутствующая); от „рабочего“ про-

странства внутри полотна вождя отделяет привычный растительный 

фриз, обозначенный только что высаженными по краю поля моло-

денькими деревцами. Таким образом, Сталин стягивает на себя все 

возможные смыслы, присутствующие в Утре нашей Родины: посред-

ничает между высшими и земными смыслами, между зрителем 

и проективной реальностью, осуществляет демиургические функции 

– и при этом находится в своем собственном замкнутом пространстве, 

заставляя все остальные кружиться вокруг его монументально непо-

движной фигуры. В этом контексте любые напоминания о недавней 

военной травме становятся неуместными и подлежат максимально 

возможному вытеснению: разве не для того была одержана победа, 

чтобы на родной земле воцарился долгожданный покой? Подспудно 

милитарный, но подчеркнуто лишенный собственно военных атрибу-

тов облик Сталина задает тон той новой тональности, в которой сле-

дует описывать советское бытие19. 

В контексте этой, несомненно, центральной картины, полотно 

Ф. Шурпина Мать выглядит как комментарий к главному высказыва-

нию. Две эти работы очевидно перекликаются между собой. Они вы-

 
17 Возможно, сам композиционный принцип позаимствован у Алексея Вене-

цианова, у которого он работает в картине На пашне. Весна (нач. 1820-х). 

Впрочем, понятно, что никакой сверх-усложненной, ориентированной на ма-

сонскую традицию символики, характерной для „русских“ работ Венецианова, 

у Шурпина нет. Подробнее о масонской символике у Венецианова см.: Вадим 

Михайлин, Галина Беляева: «В начале вещей ни невинности, ни наивности 

нет»: художник А. Венецианов у истоков русского национального типажа 

и пейзажа, „Новое литературное обозрение” 2018, № 6 (154). с.154-172. 
18 Подробнее об этом см. в главке Масштаб и иерархия элементов в: Вадим 

Михайлин, Галина Беляева, Антон Нестеров: Шершавым языком: антропо-

логия советского политического плаката. Саратов – Санкт-Петербург 2013. 
19 О вытеснении военной травмы см. в: Евгений Добренко: Поздний стали-

низм: эстетика политики, Том 1. Москва 2020, с.54 и далее. 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 197 

держаны в одной и той же гамме, выстроены с учетом одних и тех же 

композиционных приемов, центральные фигуры изображены в три 

четверти, развернуты в одну сторону, равно освещены восходящим 

солнцем, и так далее. Однако при очевидном подобии ряд значимых 

отличий позволяет различать их именно как базовый изобразитель-

ный текст и комментарий к нему. Если в Утре нашей Родины фигура 

Сталина отчетливо доминирует над пейзажем, то в Матери героиня 

показана как неотъемлемая часть этого пейзажа, вписанная в него без 

остатка. Горизонт здесь завышен, а персонаж не стоит, а сидит на бе-

тонной плите, положенной прямо на землю. В итоге нижняя, бóльшая 

часть женской фигуры, и без того достаточно массивной, „уходит 

в землю“. Этот эффект подчеркивается цветовым решением. Женщина 

одета в темно-коричневую юбку, которая за счет более теплого и глубо-

кого тона воспринимается как квинтэссенция этого вспаханного поля, 

и темно-красную кофту: этот цвет контрастирует со светлыми тонами 

утреннего неба и, напротив, гармонирует с юбкой и почвой. В светлых 

тонах, повторяющих те цвета, которыми написан сталинский френч, 

исполнены только 1) головной платок, обрамляющий лицо колхоз-

ницы, и 2) композиция из ее рук, обнаженной груди и завернутого 

в пеленку младенца, расположенная в той же сильной позиции (на 

пересечении с горизонтом), что и замкнутые в демиургический замок 

руки Сталина в Утре нашей Родины. Таким образом, женщина вы-

глядит буквально вырастающей из земли, выталкивающей ее темную 

и плодородную суть вверх, откуда в нее входит встречный, светлый им-

пульс, обрамляющий голову и „образующий младенца“20. Раздвину-

тый ради коричневой пашни „зеленый“ план здесь также присутствует, 

но передняя его часть редуцирована и предельно затемнена: нам 

 
20 Не стоит воспринимать сталинскую визуальную культуру как примитиви-

зированную и неспособную к формированию усложненных символических 

высказываний, несводимых к поверхностно-аллегорическим, „плакатным“ 

тропам. Связь с традицией барокко касалась не только чисто внешних изоб-

разительных эффектов. Впрочем, предшествующий разговор о подчеркнуто 

суггестивных монтажных склейках в Колыбельной Дзиги Вертова и о работе 

с символическими аспектами образа матери в Радуге Марка Донского уже 

должен был подготовить почву для восприятия позднесталинской символи-

ческой многозначительности, которая в перспективе – как это не парадок-

сально – станет одним из неявных источников позднесоветской тяги к эта-

кой декадансной эзотеричности. 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 198 

предлагают внутренний сюжет, без остатка вписанный в темный, поч-

венный план – и Сталин царит где-то там, в светлых заоблачных 

далях, откуда в бренный мир нисходят истины и младенцы. Точка зре-

ния, предложенная зрителю, аналогична той, что работает в Утре на-

шей Родины: снизу вверх. Но поскольку сама центральная фигура за-

нижена, то зритель – если попытаться вписать его позицию в вообра-

жаемую реальность картины – должен сидеть непосредственно на зем-

ле, физически причащаясь к тому чувству покоя, которое от нее исхо-

дит, и зримым воплощением которого является героиня картины. 

Итак, отныне в контексте общей пропагандистской политики, 

направленной не на проработку военной травмы, а на ее вытеснение, 

„мать“ (окончательно приобретшая аллегорический статус, позво-

ляющий в любом соответствующем персонаже прозревать очередную 

эманацию „Родины-Матери“) превращается в место покоя. Выполнив 

свою мобилизационную задачу в рамках „техники Агамемнона“, она 

радикально меняет символический посыл. Отныне ее задача состоит 

в том, чтобы не вызывать аффект, но, напротив, отрицать саму необ-

ходимость аффекта, его право на существование в новой, тотально 

гармоничной действительности. 

Одним из самых показательных в этом отношении фильмов 

является Клятва (1946) Михаила Чиаурели. София Гиацинтова, по-

лучившая в 1947 году Сталинскую премию первой степени за главную 

роль в этой картине, уже совершенно осознанно играет аллегориче-

скую, плакатную Родину-Мать, причем на всем протяжении фильма, 

действие которого охватывает период с 1924 по 1945 годы. Ее геро-

иня, так же, как и уже упоминавшийся персонаж Марии Яроцкой из 

Последней ночи Юлия Райзмана, теряет мужа и двоих детей из трех. 

Но, во-первых, происходит это не в течение одной революционной 

ночи, а на протяжении всей – на 1946 год – истории Советского госу-

дарства. Жертвы строго распределены по этапам борьбы с внешними 

и внутренними врагами: муж гибнет от руки „бандитов“, мешающих 

землеустройству зимой 1923–1924 года, дочь – на пожаре, устроен-

ном агентами немецкой разведки при строительстве Сталинградского 

тракторного завода в конце двадцатых, а старший сын – во время 

боев за Сталинград зимой 1942–1943 годов. А во-вторых, заканчи-

вается эта история не комическим эпизодом, в которой забавная ста-

рушка лихо марширует в хвосте колонны уходящих на фронт револю-

ционных бойцов. Финальная последовательность сцен в Клятве по-



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 199 

строена как своего рода символический анабасис, в ходе которого Ро-

дина-Мать восходит от почвенных, локальных контекстов материн-

ской роли – к контекстам высшим, сакральным. Начинается она на 

развалинах Сталинграда, где героиня С. Гиацинтовой спокойно и уве-

ренно стоит на фоне героического Тракторного, в окружении разби-

той военной техники и спасенных детей. Сперва она внимательно 

смотрит перед собой, туда, откуда буквально только что на детей по-

кушались немцы, и удовлетворенно кивает головой: враг уничтожен 

и детям уже ничто не угрожает. Затем переводит взгляд вправо от 

себя и сосредоточенно смотрит в закадровую фокальную точку: не по-

нять, что именно там сконцентрированы базовые смыслы, зритель 

просто не имеет права.  
 

 
 

Новаястатуарность – М. Чиаурели, Клятва (1946) 
 

Далее начинается ее одинокая проходка вдоль выстроившихся рядами 

красноармейцев: Родина принимает парад, в котором ее чествуют уже 

не младшие дети, нуждающиеся в защите и опеке, а старшие, дорос-

шие до статуса защитников. Поначалу этот парад проходит на фоне 

развалин, а в движении героини, в выражении ее лица и в жестику-

ляции (рука у щеки) проскальзывает скрытая эмоциональность.  



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 200 

 

 
 

Мать и ее дети на фоне развалин – М. Чиаурели, Клятва (1946) 
 

Но понемногу походка становится тверже, героиня разворачивается 

спиной к зрителю, ослабляя эмпатийное воздействие, снимая оста-

точную аффективную составляющую образа и постепенно переклю-

чая зрительское восприятие в собственно парадный регистр. Руины 

остаются за кадром: границу между ними и тем беспредельным про-

стором, на который выходит персонаж С. Гиацинтовой, маркирована 

неожиданно экспрессивным, хаотически закрученным мотком прово-

локи.  

 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 201 

 
 

Выход из пространства развалин – М. Чиаурели, Клятва (1946) 
 

Перебив кадра переносит нас в пространство ликования, Георгиев-

ский зал Большого Кремлевского дворца, где фланкирующие шерен-

ги составляют уже не рядовые бойцы, а генералы, а по сияющему 

паркету друг навстречу другу движутся две аллегорические фигуры – 

Родина-Мать (успевшая по дороге поменять домашний пуховый пла-

ток на роскошную белую шаль) и Отец Народов, цель и смысл ее раз-

меренного однонаправленного движения. 

 



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 202 

 
 

Встреча двух аллегорических фигур в пространстве ликования 

– М. Чиаурели, Клятва (1946) 
 

Финальная доверительная беседа между Сталиным и простой русской 

матерью с берегов Волги (далеко не первая в Клятве),  
 

 
 

Отец Народов и Родина-Мать – М. Чиаурели, Клятва (1946) 

 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 203 

подводит кинокартину к единственно возможному финалу: камера 

наезжает, мать постепенно исчезает из кадра и в нем остается только 

Сталин, бог земной, клянущийся именем Ленина, бога небесного, 

окончательно привести в исполнение Великий Замысел. 

Завершить разговор о материнских образах в „военной“ визу-

альной культуре 1940- годов имеет смысл кратким упоминанием21 

еще об одном фильме Марка Донского, Сельская учительница (1947), 

все с той же Верой Марецкой в главной роли22. Здесь мы также имеем 

дело с эпопеей, обнимающей всю историю страны (и даже больше, 

поскольку изрядная часть действия в фильме М. Донского происхо-

дит при Старом режиме), но в совершенно ином регистре: это не ге-

роическая поэма с едва ли не оперными мизансценами и пафосными 

монологами крупным планом, а сентиментальный кинороман, кото-

рый только в ключевых моментах – внезапно для зрителя – возно-

сится в царство платонических сущностей. Вера Марецкая, наделен-

ная уникальным сценическим даром совершенно естественного пе-

реключения из ситуации в ситуацию и из одного эмоционального 

состояния в другое, использует этот дар совершенно иначе, чем в Она 

защищает Родину, свободно играя переходами от беспомощности 

и ранимости к железной воле и полной сконцентрированности на 

конкретной задаче. Эволюция персонажа здесь имеет совершенно 

другую природу: зритель сталкивается не с радикальным переломом 

характера в результате сильного травматического аффекта, а с посте-

пенным накоплением значимого опыта, причем на каждом из этапов 

аффект не разрушает прежнюю личность, а укрепляет ее. В итоге 

сквозь отчаянную женщину, готовую идти на смерть ради того, что 

она считает правильным, зритель продолжает видеть все ту же напу-

ганную девочку, в которой минутой раньше прозревал хорошо замас-

кированный стальной стержень. Материнская составляющая этого 

 
21 Более подробному анализу этой картины посвящена целая глава в уже 

упоминавшейся книге: Вадим Михайлин, Галина Беляева: Скрытый учебный 

план: антропология советского школьного кино начала 1930-х – середины 

1960-х годов, „Новое литературное обозрение“, Москва 2020 (в печати). 
22 На сей раз актриса была удостоена за исполнение этой роли Сталинской 

премии первой степени за 1948 год, в отличие от роли в фильме Фридриха 

Эрмлера, за которую получила Сталинскую премию второй степени в 1946 

году. Обеим премиям предшествовали еще и награждения орденом Трудо-

вого Красного знамени (в 1944 и 1947 годах соответственно).  



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 204 

образа также выстраивается несколько неожиданным образом, по-

скольку замужем героиня пробыла ровно один день и своих детей 

у нее нет. Но именно из разноприродного набора вне-материнских 

женских ролей – возлюбленной, профессионалки, „жены декабри-

ста“, социальной работницы – постепенно кристаллизуется нужный 

образ „всеобщей матери“, тем более убедительный, что именно в силу 

отсутствия собственного узко семейного контекста, она равно любит 

всех своих учеников, настоящих, бывших и будущих, и всех искренне 

числит своими детьми. Так что нужная аллегорическая составляю-

щая в образе главной героини формируется в восприятии зрителя са-

ма собой, задолго до того, как очередной мастерски выполненный 

длинный план на переполненном перроне узловой станции выхваты-

вает, наконец, из толпы аккуратную женщину средних лет, которая 

идет под руки с уходящими на фронт „сыновьями“. А затем кадр неза-

метно, сам собой, организуется в абсолютно конструктивистское по 

структуре изображение, где четкая диагональ объединяет в единое 

равновесное целое трансцендентальный – двухмерный – материн-

ский образ (на внезапно оказавшемся в поле зрения каноническом 

плакате И. Тоидзе) и посюстороннюю, трехмерную акциденцию этого 

образа, которая внешне ничуть на него не похожа, но выполняет в до-

стоверной экранной реальности ту же символическую роль.  
 

 
 

Две символические матери – М.Донской Сельская учительница (1947) 
 



ОБРАЗ МАТЕРИ В СОВЕТСКОЙ „ВОЕННОЙ“ ВИЗУАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЕ 1940-Х ГОДОВ… 
 

 

 205 

Аффективная составляющая в экранной жизни героини, конечно же, 

будет присутствовать, но, во-первых, на символический ее статус вли-

ять будет разве что косвенно, а во-вторых, все без исключения нега-

тивные составляющие оставит во временах сугубо исторических – 

принципиально не затрагивая того радостного настоящего, в котором 

и сама героиня, и все ее ушедшие на фронт (и вернувшиеся!) дети 

останутся жить вечно и счастливо. 

 

 

REFERENCES:  
 

Dobrenko Evgenij: Pozdnij stalinizm: estetika politiki. Tom 1. Moskva 

2020 (Добренко Евгений: Поздний сталинизм: эстетика поли-

тики. Том 1, Москва 2020). 

Homer: Homeri opera. Iliadis libros I–XII continens. Oxonii: E Tipogra-

pheo Clarendoniano, 1993. 

Kuznecova V.: Sud'ba razvlekatel'nyh zhanrov v gody Velikoj Otechest-

vennoj vojny, „Voprosy istorii i teorii kino”, Vyp. 4, Leningradskij gosu-

darstvennyj institut teatra, muzyki i kinematografii, 1978 (Кузнецова В.: 

Судьба развлекательных жанров в годы Великой Отечественной 

войны, „Вопросы истории и теории кино”, Вып. 4, Ленинградский 

государственный институт театра, музыки и кинематографии, 1978). 

Lidov Petr: Tanya, „Pravda” 1942, 27 yanvarya (Лидов Петр: Таня, 

„Правда” 1942, 27 января) 

Margalit Evgenij: Kino voennogo perioda: poverka istoricheskoj real'-

nost'yu, v: Evgenij Margalit: ZHivye i mertvoe. Zametki k istorii sovet-

skogo kino 1920-1960-h godov. „Seans“, 2012, s.285-308 (Маргалит 

Евгений, Кино военного периода: поверка исторической реально-

стью, в: Евгений Маргалит: Живые и мертвое. Заметки к истории 

советского кино 1920-1960-х годов,„Сеанс“, 2012, с.285-308.) 

Mikhajlin Vadim: O situativnosti reputacij: vozvrashchenie Odisseya, 

„Otechestvennye zapiski” 2014, № 1 (58), s.52-84 (Михайлин Вадим: 

О ситуативности репутаций: возвращение Одиссея, „Отечествен-

ные записки” 2014, № 1 (58), с.52-84). 

Mihajlin Vadim, Belyaeva Galina: „V nachale veshchej ni nevinnosti, ni 

naivnosti net“: hudozhnik A. Venecianov u istokov russkogo nacional'-

nogo tipazha i pejzazha, „Novoe literaturnoe obozrenie” 2018, № 6 

(154). s. 154-172 (Михайлин Вадим, Беляева Галина: „В начале вещей 

ни невинности, ни наивности нет“: художник А. Венецианов у ис-



ВАДИМ МИХАЙЛИН 
 

 

 206 

токов русского национального типажа и пейзажа, „Новое литера-

турное обозрение” 2018, № 6 (154), с. 154-172). 

Mihajlin Vadim, Belyaeva Galina: Skrytyj uchebnyj plan: antropologiya 

sovetskogo shkol'nogo kino nachala 1930-h – serediny 1960-h godov. 

Moskva 2020, in print (Михайлин Вадим, Беляева Галина: Скрытый 

учебный план: антропология советского школьного кино начала 

1930-х – середины 1960-х годов. Москва 2020, в печати). 

Mihajlin Vadim, Belyaeva Galina, Nesterov Anton: SHershavym yazy-

kom: antropologiya sovetskogo politicheskogo plakata. Saratov; Sankt-

Peterburg: LISKA, 2013 (Михайлин Вадим, Беляева Галина, Нестеров 

Антон: Шершавым языком: антропология советского политиче-

ского плаката. Саратов, Санкт-Петербург: ЛИСКА, 2013). 

Plamper Yan: Alhimiya vlasti. Kul't Stalina v izobrazitel'nom iskusstve. 

Moskva 2010, s.353, 358 (Плампер Ян: Алхимия власти. Культ Ста-

лина в изобразительном искусстве. Москва 2010, с.353, 358). 

Ryabov Oleg: «Otstoim Volgu-matushku!»: Materinskij simvol reki v dis-

kurse Stalingradskoj bitvy, „ZHenshchina v rossijskom obshchestve” 

2015, № 2, s.11-27 (Рябов Олег: «Отстоим Волгу-матушку!»: 

Материнский символ реки в дискурсе Сталинградской битвы, 

„Женщина в российском обществе” 2015, № 2, с.11-27). 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

ТАТЬЯНА КАЗАРИНА 

Самарский университет (Самара, Россия) 
 

ORCID 0000-0002-1447-611X 

e-mail: kazarina_tv@bk.ru 

 

 

 

ОТ СВЕРХЧЕЛОВЕКА К МЕДИАТОРУ:  

АВАНГАРД В ПОИСКАХ ПУТЕЙ ПРОТИВОДЕЙСТВИЯ 

МАНИПУЛЯТИВНЫМ ТРЕНДАМ КУЛЬТУРЫ 

 

FROM SUPERMAN TO MEDIATOR:  

VANGUARD IN SEARCH OF WAYS TO COUNTERACT 

MANIPULATIVE CULTURAL TRENDS 

 

 

Abstract: 

The article argues that the struggle with everything that deprives a person of inde-

pendence has always been considered by Russian avant-garde artists as the most 

important goal of art, but this did not prevent them from using methods of mani-

pulative influence on the audience: texts and public performances of cubofuturists 

were built in such a way as to suppress consciousness and cause affective states in 

recipients. Later the art of socialist realism will learn these lessons of subordina-

tion to the reader's. Avant-garde literature, on the contrary, will continue to seek 

to activate the reader's diet. This is most typical of the conceptualists' poetry and 

prose, but they (and above all the leader of their Moscow group Dmitry Prigov) 

paid attention to the distrust of rational constructions and the work of thought 

that is characteristic of Russian culture (and gives scope for manipulating people). 

In the post-avant-garde era, the same artists continue trying to create a barrier by 

means of art to the spread of manipulative practices in the life of society. As a suc-

cessful approach to solving this problem, the article considers the essay of 

L. S. Rubinstein. 

 



ТАТЬЯНА КАЗАРИНА 
 

 

 208 

 

Keywords: avant-garde, cubofuturism, abstraction, conceptualism, mani-

pulation, affect 

 

 

История русского литературного авангарда убеждает в том, что 

практика манипуляции способна возникать спонтанно, при решении, 

казалось бы, совершенно противоположной задачи – задачи раскре-

пощения человека. Отказ от манипуляций, напротив, требует созна-

тельных усилий и большой изобретательности. 

Если видеть в манипуляции практику подчинения чужой воли 

при сокрытии истинных целей манипулятора, то ранний авангард – 

едва ли не родоначальник борьбы с этим злом, инициатор бунта лич-

ности против обезличивания. В понимании русских авангардистов 

первого поколения (я имею в виду прежде всего кубофутуристов) ви-

новником человеческого измельчания является культура в целом – 

как источник и генератор бесчисленных форм одурманивания чело-

века. Она связывает людей огромным числом ненужных условностей 

и уводит из эпицентра бытия – оттуда, где сосредоточены все его 

энергии. Культура воспринималась здесь как начало рационализи-

рующее, поэтому главное, что ей можно противопоставить, авангар-

дисты видели в эмоциональном пробуждении человека, и эта обязан-

ность возлагалась на искусство. Такое, которое, по определению Мак-

сима Шапира, способно „поразить, растормошить, взбудоражить, вы-

звать активную реакцию у человека со стороны. При этом желатель-

но, чтобы реакция была немедленной, мгновенной, исключающей 

долгое и сосредоточенное переживание эстетической формы и содер-

жания“1. Не важно, восхищён или возмущён слушатель, – „„правиль-

нее“ воспринимает тот, чья реакция острее“2. Речь не шла о „воспи-

тании чувств“, - важна была сама сила эмоций. 

Трансформация сознания начиналась прямо в аудитории, во 

время футуристического выступления: реципиенты должны были пе-

режить потрясение, выталкивающее их из привычного измерения 

реальности. Как пишет И.Ю. Иванюшина,  
 

 
1 Максим Шапир: Эстетический опыт ХХ века: авангард и постмодер-

низм. „Philologica”. Двуязычный журнал по русской и теоретической фило-

логии. Москва 1995, т. 2, № 3/4, с.135. 
2 Ibidem. 



ОТ СВЕРХЧЕЛОВЕКА К МЕДИАТОРУ 
 

 

 209 

в зрительном зале разыгрывался свой спектакль, умело срежисси-

рованный участниками основного представления: публика негодова-

ла, спорила, демонстративно покидала театр и т.п. Реципиент футури-

стического действа становился материалом в руках автора-авангар-

диста, из его эмоций и реакций возникал спектакль иного уровня3. 
 

Расчёт строился на том, что эмоциональный удар выбьет из-под 

ног слушателя почву, освободит от прежних представлений и даст воз-

можность увидеть жизнь по-новому, а значит, по-новому ею распоря-

диться. Но этот замысел уже заключал в себе идею манипуляции. Она 

вообще соприродна искусству модерна с его требованием инновацион-

ности художественного продукта. Здесь художнику вменяется в обя-

занность открывать реципиенту прежде неизвестную перспективу, 

настойчиво предлагать другую картину мира, непривычный взгляд на 

вещи. Это не становится манипулированием, пока у зрителя или чита-

теля остаётся возможность критически оценивать произведение, пока 

его сознание не введено в ступор. Но аффект ведёт именно к этому: 

блокирует работу рацио и подчиняет реципиента воле автора.  

На что направить энергию вызванного эмоционального взры-

ва, предстояло решать самим художникам. Авангардисты монополи-

зировали право на рациональное осмысление происходящего и пред-

стоящего – право определять, каким быть обществу, языку, искусству. 

И это воздвигло стену между художником и его аудиторией: задачу 

мыслить он оставлял за собой, остальным надлежало внимать.  

Например, в хлебниковском прологе к Победе над Солнцем эти 

роли отчётливо разведены. Зрителям объясняют:  
 

Зовавы позовут вас, как и полунебесные оттудни. 

Минавы расскажут вам, кем вы были некогда. 

Бытавы – кто вы, бывавы – кем вы могли быть. 

Малюты утроги и утравы расскажут, кем будете…  

Воин, кузнец и пахарь. За вас подумал грезничий 

песнило и снахарь… 

…В детинце созерцога „Будеславль“ есть свой подсказчук… 

Будь слухом (ушаст) созерцаль!4  

 

 
3 Ирина Иванюшина: Русский футуризм: идеология, поэтика, прагмати-

ка. Саратов 2003, с. 216. 
4 Алексей Кручёных: Стихотворения. Поэмы. Романы. Опера. Санкт-

Петербург 2001, с.383. 



ТАТЬЯНА КАЗАРИНА 
 

 

 210 

Показательно, что дистанция между автором и реципиентом 

очевиднее всего в тех видах творчества, создание которых кубофуту-

ристы считали своей особой заслугой. В первую очередь – в зауми – 

текстах „из несуществующих слов“. Слово „заумь“ (с первоначальным 

ударением на втором слоге – „за`умь“) было придумано самими фу-

туристами и должно было свидетельствовать о том, что новый язык 

обращён не к рацио, сознательному восприятию, а к тому в человеке, 

что дорационально – к некоему внерефлексивному ядру его „эго“. 

Действительно, при восприятии зауми реципиент имеет дело со сло-

вами, которые больше не соотносятся с окружающим миром, – у него 

нет возможности прилагать к тексту обычные мерки – оценивать точ-

ность словоупотребления, качество смыслового рисунка и т.д. Он эй-

форически погружается в стихию бесконфликтного, нерефлексивного 

бытия. Механизмы сознания там отдыхают, поэтому торжествует 

чувственное: прикосновение звуков возбуждает наши ощущения (не 

случайно исследователь зауми Джералд Янечек писал об эротиче-

ском воздействии Дыр бул щыл5).  

В подобных случаях власть творческого субъекта становилась 

абсолютной: освобождала автора от контроля со стороны реципиента 

и давала возможность манипулирования аудиторией, - ведь если сло-

во перестаёт быть логосом, то слушатель и читатель – homo sa-

piens’ом. 

 Сознательные усилия кубофутуристов были сосредоточены 

прежде всего на изменении эмоционального тонуса аудитории, 

и предложенные ими сценарии будущего оказались прописаны очень 

бледно. Трансгрессивность авангарда, необходимость бросать все си-

лы на преодоление очередной границы (то есть на решение ближай-

ших задач), сама по себе уничтожала перспективу – вектор движения, 

его сложный маршрут, нацеленность на отдалённый результат. Буду-

щее, которое обещали приблизить футуристы, виделось им очень 

смутно и не казалось таким уж счастливым. В той же Победе над 

Солнцем расправа над светилом-деспотом приводила человечество 

в полную растерянность: люди начинали путать день и ночь и не по-

нимали, когда же теперь завтракать, а когда идти на работу. 

 
5 Gerald Janecek: Zaum. The Transrational Poetry of Russian Futurism. SDSU-

press, 1996, p.123. 

 



ОТ СВЕРХЧЕЛОВЕКА К МЕДИАТОРУ 
 

 

 211 

 В итоге заявленные кубофутуристами цели и полученные ре-

зультаты радикально разошлись: обещанная реципиенту свобода 

обернулась полной зависимостью от художника-креатора. Буквально 

по Достоевскому: начав „с безграничной свободы“, футуристы при-

шли к „абсолютному деспотизму“.  

А в дальнейшем выработанная авангардом методика „эмоцио-

нального насилия" воскресла в рамках советского политического 

проекта (о чём подробно писал Борис Гройс и многие после него). 

Тоталитарный крен в искусстве давал неограниченный про-

стор манипуляциям в жизни, – и авангардисты следующих поколе-

ний настойчиво освобождаются от этого проклятья: обэриуты – под-

чиняя единой игровой логике поведение и самого художника, и его 

реципиента; концептуалисты – побуждая аудиторию к рациональ-

ному восприятию своих текстов.  

Последнее решительно противопоставило поздний авангард 

раннему: классический авангард помещал художника в самое средо-

точие жизни – туда, где она предельно осязаема и полнокровна. Кон-

цептуалисты, напротив, отодвигаются от эмпирии как мира обезумев-

шего и готовы иметь дело только с маргинальным – с тем, что 

сохраняет проблески здравого смысла. Тест на разумность здесь про-

ходят все, включая поэта и его произведения. Для концептуалистов 

принципиально отстранение от наблюдаемой реальности – создание 

дистанции, позволяющей здраво оценивать происходящее.  

Приёмы футуристов и концептуалистов часто похожи: первые 

могли эпатировать неуважением к „священным коровам“ культуры 

и развязным поведением на публике, вторые – публикацией чужих 

стихов под своим именем, необычным видом текстов (например, на 

карточках вместо привычных листов бумаги) – да мало ли ещё чем! 

Главное, скандал и эпатаж из арсенала авангарда никогда не исче-

зали. Но тем очевиднее разница: если футуристам важно было оше-

ломить, то концептуалистам – озадачить реципиента. То есть пробу-

дить его мысль, заставить искать объяснение странного поведения 

автора и его произведения. Для этого концептуалисты фокусировали 

внимание читателей на определённом приёме, конкретном художест-

венном решении из тех, что идут вразрез с базовыми эстетическими 

конвенциями. Например, „голые“, без словесных украшений стихи 

Холина – повод поразмышлять о границах поэтического языка, 

а текст Вс. Некрасова: 
 



ТАТЬЯНА КАЗАРИНА 
 

 

 212 

Я помню чудное мгновенье 

Невы державное теченье 

Люблю тебя Петра творенье 

Кто написал стихотворенье 

Я написал стихотворенье6 –  

 

основание задуматься о природе авторства.  

В подобных случаях недостаточно было просто испытать эсте-

тический шок. Участники акций группы „Коллективные действия“,– 

которые часами наблюдали, как с большой бобины неизвестно зачем 

разматывают трос, или слушали в заснеженном лесу, как один за 

другим звенят спрятанные в сугробах будильники, – должны были 

подробно описать свои переживания и объяснить смысл увиденного. 

Реципиенту предстояло пройти путь от ощущения к осмыслению, – 

ради этого и проводилась акция.  

В понимании футуристов культура убивает чувства – и поэты 

помогали вырваться страстям. В представлении концептуалистов 

культура советская – это уже механизм идеологического манипули-

рования массами, и насилию над рассудком можно было противопо-

ставить только его самостоятельную активность. За неё и шла борьба. 

Как ни странно, слабые стороны этой стратегии первым увидел, 

а затем последовательно обнажал один из лидеров концептуализма – 

Дмитрий Пригов. Важнейшая тема его творчества – невероятная 

пластичность, протеичность советского человека. Пригов постоянно 

демонстрировал уникальную способность соотечественников пере-

ключаться от рационального к иррациональному восприятию вещей, 

попеременно „включать“ то мозг, то эмоции. И хотя в таком сознании 

возникают две несовместимые картины мира, смыслового взрыва не 

происходит: их контраст не оборачивается конфликтом. Максимум – 

конфузом. Так, постоянный герой приговских произведений – ма-

ленький человек с большими претензиями, смешной графоман, мня-

щий себя творцом. Он живёт жизнью большинства – со всеми её бы-

товыми заботами и вечной неустроенностью – и в общем-то обладает 

здравомыслием, обычно присущим нормальным людям. Но звание 

поэта (человека культуры!), как ему кажется, обязывает возвышаться 

над толпой, указывать народу путь, открывать истину. Сочетание того 

 
6 Всеволод Некрасов: Кто написал стихотворенье. http://anch.info/rus/ex-

cerpts/549/ (10.11.2019). 



ОТ СВЕРХЧЕЛОВЕКА К МЕДИАТОРУ 
 

 

 213 

и другого делает образ принципиально противоречивым, биполяр-

ным, придаёт монологам героя шизофреническую окраску. Напри-

мер:  
 

Урожай повысится,  

Больше будет хлеба, 

Больше будет времени  

Говорить про небо… 

Больше будет времени  

Говорить про небо – 

Урожай понизится, 

Меньше будет хлеба7.  

 

Здесь эмоции и логика движутся в противоположных направ-

лениях: чувства выстраивают картину утопическую, разум – апока-

липсическую. При этом они не мешают друг другу, просто сознание 

работает то в одном, то в другом режиме.  

Такого рода открытия, конечно, не обессмысливали работу 

концептуалистов, но, с учётом приговских текстов, выбранная ими 

стратегия уже не казалась беспроигрышной: стоило ли „будить ра-

зум“ человека, если тот им пользовался от случая к случаю?! 

 В рамках деятельности авангарда эти противоречия были не-

разрешимы, но они осознавались, и попытки примирения „ума 

и сердца“ нередко предпринимались (и предпринимаются) теми же 

авторами постфактум, уже в поставангардную эпоху. Примером мо-

жет служить художественная практика Льва Рубинштейна, который 

ныне превратился в популярного блогера и в течение многих лет 

регулярно публикует маленькие прозаические тексты – сначала пре-

имущественно в литературных журналах, теперь чаще в интернете 

(куда и сами эти журналы переместились). 

Лев Рубинштейн откликается на самые разные явления – на 

всё, что широко обсуждается в обществе, что у большинства людей 

„на языке“, и рассматривает эти события сквозь призму языка. Пред-

метом обсуждения становится что угодно, но в языковом преломле-

нии, например:  

 

 

 
7 Дмитрий Пригов: Урожай повысился… http://www.math.nsc.ru/~www_na-

tasha/lyrics/prigov.html#09 (11.08.2019). 



ТАТЬЯНА КАЗАРИНА 
 

 

 214 

- „Всегда ли матом – ругаются?“8  

 

- „Правда ли, что слово вдохновение культурнее, чем жопа?“9  

 

- „Какой посыл несёт надпись на футболке Я русский!? Гордость? 

Самоуничижение? Предупреждение? Скрытую угрозу?“10  

 

- „Если по радио заговорили о модернизации – будут пороть или не 

будут пороть?“11  

 

- „Почему юбилей Льва Толстого не отмечался на государственном 

уровне, – из-за того, что на него до сих пор дуется РПЦ или по потому 

что косматый и бородатый портрет плохо смотрится на глянцевой 

обложке – нетоварно и негламурно?“12  

 

- „Почему способно вызвать радостный смех сообщённое водителем 

диспетчеру МКАД забит. – Я съехал на Рублевку?“13  

 

- Допустимо ли вольничать с чужим языком? Если Рубинштейн в 90-

е напридумывал много забавных имён якобы полевых командиров - 

Ушат Помоев, Букет Левкоев, Рулон Обоев, Билет Догаваев и тому 

подобное - это ксенофобия? Великодержавный шовинизм?14  

 

И так далее, и так далее. 

Язык – достояние общее, и разговор о нём объединяет: вспом-

ним хотя бы, какую бурю эмоций вызвало высказывание Гасана Гу-

сейнова о „клоачности“ языка российских СМИ. И у Рубинштейна, 

как оно полагается в блоге, речь всегда ведётся от первого лица, но 

таким образом, что создаётся ощущение присутствия при диалоге. 

Автор избегает нажима, не позволяет себе проповеднических интона-

ций, предпочитает балагурить, острить, вспоминать забавные случаи, 

рассказывать анекдоты – и всё это воспроизводит атмосферу застоль-

ной дружеской беседы. Он делится собственными впечатлениями 

и упоминает события своей биографии, но что-то очень похожее про-

 
8 Лев Рубинштейн: Что слышно. Москва 2018, с.39. 
9 Ibidem: с.40. 
10 Ibidem: с.48. 
11 Ibidem: с.97. 
12 Ibidem: с.77. 
13 Ibidem: с.101. 
14 Ibidem: с.123. 



ОТ СВЕРХЧЕЛОВЕКА К МЕДИАТОРУ 
 

 

 215 

исходило со всеми людьми его поколения и не противопоставляет 

блогера его предполагаемым собеседникам, не делает его центром 

внимания. Текст оформляется как очередная реплика бесконечно 

длящегося разговора. Типичное начало: 
 

- „Конец света, говорите? Ну-ну. Даже интересно“15. 

- „Ну разумеется, радио“16.  

- „Ну и о поэзии все-таки надо когда-нибудь уже поговорить“17.  

 

Типичный конец:  
 

- „Тоже, между прочим, интересный вопрос“18. 

- „На чем мы там остановились, не помните?“19 

- „Я вот все думаю: что же мне все это так напоминает?“20  

 

Очевидно, что такие зачины и концовки предполагают не 

начало или завершение разговора, а его продолжение. 

Рубинштейн создаёт жанр общения – внешне непритязатель-

ного, как простой дружеский трёп и столь же необременительного 

для собеседников, но очень гармонично соединяющего: 

- „я“ и „мы“: в дружеской беседе они открыты друг другу; 

- прошлое и настоящее (одно другим подсвечивается для выявления 

сути происходящего);  

- чувства и мысли: утверждения автора подкрепляются не столько 

логическими аргументами, сколько живыми примерами, которые 

производят прежде всего эмоциональное впечатление. 

Например, миниатюра В конце концов воспроизводит разго-

воры о неизбежном апокалипсисе. Воспроизводит – и тут же раство-

ряет в потоке соображений и ассоциаций разной степени уместности. 

Оказывается, автору в детстве саму смерть хотелось использовать себе 

во благо: так, чтобы тебя оплакивали, а ты мог подсматривать, кто 

и насколько убивается. А позже стало приходить в голову,  
 

 
15 Ibidem: с.6. 
16 Ibidem: с.65. 
17 Ibidem: с.20.  
18 Ibidem: с.104. 
19 Ibidem: с.22. 
20 Ibidem: с.18. 



ТАТЬЯНА КАЗАРИНА 
 

 

 216 

что пресловутый конец света, о котором так долго говорили ре-

лигиозные работники всех времен и народов, уже давно наступил, да 

только мы все его не заметили. И живем себе как ни в чем не бывало 

уже, так сказать, после всего. Но и это оказалось вполне расхожей 

штукой. А уже совсем потом появился термин „постмодерн“, который 

примерно про это самое и есть. А уж про „конец истории“ и говорить 

нечего21. 

 

Как выясняется, жизнь и смерть в нашем сознании не так уж 

непримиримы. И не удивительно, что  
 

вдруг посреди потока макабрического остроумия то один, то дру-

гой невпопад вспоминает, что надо бы наконец-то забрать из хим-

чистки дубленку, что хорошо бы не забыть завтра заплатить за теле-

фон и что сын-балбес все никак не может исправить двойку по рус-

скому. Хотя какая там дубленка, какой телефон, какая двойка? Когда-

то мой друг и замечательный поэт Виктор Коваль сочинил такую па-

мятку-плакат: „Отправляясь на тот свет, не забудьте выключить 

этот“. Это как раз про то самое, про „заплатить за телефон“. 

Другой остроумный человек заметил, что Россия - страна, как 

известно, самая самобытная в мире - грядущий конец света встретит 

дважды: один раз вместе со всем миром, а чуть погодя, через тринад-

цать дней, мы будем иметь счастливую возможность отметить еще 

и Старый Конец света22. 

 

Это очень характерный для Рубинштейна ход, когда „история 

замещается историями, байками и анекдотами, а мифы – комедиями 

языка“23. 

 Иначе говоря, сюжет строится так: некая волнующая всех тема 

(из тех, что „носятся в воздухе“) примеряется к реальности, окру-

жается ассоциациями – остроумными фразочками, прозвучавшими 

по сходным поводам, личными воспоминаниями о чём-то в том же 

роде, уместными в этой связи анекдотами, шутками своими и чужи-

ми. Вброшенный тезис оплотняется и заземляется – перестаёт быть 

пугающей абстракцией, внешней – по отношению к знакомой нам 

жизни – угрозой.  

 
21 Ibidem: с.6. 
22 Ibidem: с.7. 
23 Марк Липовецкий: Паралогии: Трансформации (пост)модернистского 

дискурса в русской культуре 1920–2000-х годов. Москва 2008, с.584. 



ОТ СВЕРХЧЕЛОВЕКА К МЕДИАТОРУ 
 

 

 217 

Ни сама идея, „взятая в разработку“, ни её житейские проек-

ции и аппликации самостоятельной ценностью не обладают: идея не 

нова, и всё, что всплывает по её поводу, могло не раз упоминаться 

в других случаях. Кому не хотелось подсмотреть, что там будет проис-

ходить у него на похоронах? Тому Сойеру хотелось, а Николай Эрд-

ман однажды даже составил два списка: кто придёт его хоронить и – 

кто придёт, даже если пойдёт дождь. Ценность текста Рубинштейна 

в самом нанизывании „случаев из жизни“ на „случаи из языка“ как 

процессе „обеззараживания“ вброшенного в мирную жизнь разруши-

тельного фермента. 

Это диалогическая процедура: некий тезис поверяется личным 

опытом блогера, корректируется авторами метких высказываний на 

ту же тему, проходит сквозь фильтр наших общих житейских пред-

ставлений о том, „как это обычно бывает“, и обретает уже совершенно 

иной вид. В данном конкретном случае пугающая мысль о глобаль-

ной катастрофе и общем конце „смягчается“ намёком на то, что в на-

шей стране „конец“ переживается регулярно, а жизнь и смерть неот-

личимы друг от друга. 

Сообщение, которое должно было вызвать аффект, падает на 

диалогическую почву, и она „рассасывает“ его тоталитарный заряд. 

То, что представляло угрозу мировому порядку, находит место внутри 

этого порядка. Коллективный разум гасит аффект. Именно разум: 

между собой сопрягаются разные логики восприятия, и событие (не 

важно, актуальное или потенциальное) интерпретируется, осмы-

сляется. 

Роль автора состоит в том, чтобы услышать и собрать мнения, 

организовать встречу разных взглядов на один предмет, чтобы, как 

выразился Пётр Вайль, „вертеться“:  
 

Описывая свои школьные годы, Рубинштейн замечает: „Учени-

чок я был еще тот. Нет, учился-то я как раз неплохо – не хуже мно-

гих. Но я вертелся“. И, как видим, продолжает – это точное описание 

способа познания жизни. Озирая мир благодаря выбранному методу 

на все 360 градусов, Рубинштейн, невзирая ни на что, все-таки вер-

тится!24 

 

 
24 Пётр Вайль: Ёжик кучерявый в: Лев Рубинштейн: Что слышно. Москва 

2018, с.4. 



ТАТЬЯНА КАЗАРИНА 
 

 

 218 

То есть в затеянной им беседе Лев Рубинштейн играет роль не 

столько автора, сколько модератора. В результате он, по словам Мар-

ка Липовецкого, создал новый и очень важный в современной обста-

новке дискурс. Я бы сказала, скорее – создал поле пересечения раз-

ных дискурсов, оборудовал место встречи самых разных взглядов 

и позиций. Практически любых. Единственное исключение – дискурс 

власти, но и то потому лишь, что Рубинштейн отказывает ему в само-

стоятельном существовании – считает, что власть апроприировала, 

приспособила для своих нужд воляпюк советской номенклатуры 

и бандитскую феню.  

Критики замечали, что иногда Рубинштейн „присваивает“ чу-

жие шутки, иногда – „дарит“ свои остроты другим лицам. Роль автор-

ства здесь ослаблена, текст балансирует на границе литературы 

и фольклора. По-видимому, для современной словесности это общая 

тенденция: если авангард 70-80-х противопоставлял фальшивому 

квазинародному стилю советской литературы манеру подчёркнуто 

интеллектуальную, то в ситуации, когда тема народа из официальной 

речи изгнана, когда он перестал быть объектом не только постоян-

ного славословия, но и маломальского интереса, литература снова 

„идёт в народ“, работает с языком масс. И это происходит не только 

в творчестве бывших концептуалистов. 

Что же касается этих авторов, то очевидно, что ранний аван-

гард и сегодняшний поставангард близки в своих оценках общей 

культурной ситуации. Их роднит как ощущение, что культура зашла 

в тупик, так и желание вооружить словом „безъязыкую улицу“, и от-

ношение к искусству как единственной сфере, где могут быть раз-

решены все принципиальные конфликты современности. Но, в отли-

чие от своего „первопредка“-футуриста, художник поставангардной 

эпохи охотнее растворит себя в общей жизни, чем объявит себя её 

источником. 

 

 

REFERENCES: 
 

Vajl' Pyotr: Yozhik kucheryavyj v: Lev Rubinshtejn: Chto slyshno. Moskva 

2018 (Вайль Пётр: Ёжик кучерявый в: Лев Рубинштейн: Что 

слышно. Москва 2018). 



ОТ СВЕРХЧЕЛОВЕКА К МЕДИАТОРУ 
 

 

 219 

Ivanyushina I.Y.: Russkij futurizm: ideologiya, poetika, pragmatika. Sa-

ratov 2003 (Иванюшина И.Ю.: Русский футуризм: идеология, поэ-

тика, прагматика. Саратов 2003). 

Kruchyonyh A.: Stihotvoreniya. Poemy. Romany. Opera. Sankt-Peterburg 

2001 (Кручёных А.: Стихотворения. Поэмы. Романы. Опера. 

Санкт-Петербург 2001). 

Lipoveckij Mark: Paralogii: Transformacii (post)modernistskogo diskur-

sa v russkoj kul'ture 1920–2000-h godov. Moskva 2008 (Липовецкий 

Марк: Паралогии: Трансформации (пост)модернистского дис-

курса в русской культуре 1920–2000-х годов. Москва 2008). 

Nekrasov Vs.: Kto napisal stihotvoren'e. http://anch.info/rus/ex-

cerpts/549/ (11.2019) (Некрасов Вс.: Кто написал стихотворенье. 

http://anch.info/rus/excerpts/549/, 11.2019).  

Prigov D.: Urozhaj povysilsya… http://www.math.nsc.ru/~www_nata-

sha/ lyrics/prigov.html#09, 11.08.2019 (Пригов Д.: Урожай повысил-

ся… http://www.math.nsc.ru/~www_natasha/lyrics/prigov.html#09, 

11.08.2019). 

Rubinshtejn Lev: Chto slyshno. Moskva 2018 (Рубинштейн Лев: Что 

слышно. Москва 2018). 

Shapir M. I.: Esteticheskij opyt XX veka: avangard i postmodernism, 

„Philologica”. Dvuyazychnyj zhurnal po russkoj i teoreticheskoj filo-

logii. Moskva 1995, tom 2, № 3/4, s.135-143. (Шапир М. И.: Эстети-

ческий опыт ХХ века: авангард и постмодернизм, „Philologica”. 

Двуязычный журнал по русской и теоретической филологии. 

Москва 1995, том 2, № 3/4, с.135-143). 

Janecek Gerald: Zaum. The Transrational Poetry of Russian Futurism. 

SDSU-press, 1996 (Janecek Gerald: Zaum. The Transrational Poetry of 

Russian Futurism. SDSU-press, 1996).  

 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

ИРИНА САМОРУКОВА  

Самарский национальный исследовательский университет  

имени академика С. П. Королева (Самара, Россия)  
 

ORCID 0000-0003-3671-9220 

e-mail: samorukov@inbox.ru 

 

КОНСТАНТИН ПОЗДНЯКОВ 

Самарский государственный социально-педагогический университет  

(Самара, Россия)  
 

ORCID 0000-0002-2646-6410 

e-mail: kopozdnyakov@yandex.ru 

 

 

 

„ГОЛАЯ ЖИЗНЬ“ КАК ОБЪЕКТ МАНИПУЛЯЦИИ  

В РОМАНЕ Ю. ОЛЕШИ ЗАВИСТЬ 

 

THE “NAKED LIFE” AS AN OBJECT OF MANIPULATION 

IN YURI OLESHA'S NOVEL ENVY 

 

 

Abstract: 

This article puts Yuri Olesha's novel Envy (1927) in the context of European mo-

dernism and considers it as a story of the rivalry between Art and Life. There are 

textual parallels of Envy with Thomas Mann's novella Tristan (1902) and Vladi-

mir Nabokov's novel Despair (1930). The authors analyze continuity of texts in 

the development of the original conflict between the artist and the burgher, con-

sidering a list of names from Despair, which reveal semantic parallels with Envy 

as well as differences in the construction of a similar plot in the texts of Mann, 

Olesha, and Nabokov. The studied parallels allowed the author put forward a hy-

pothesis: Yuri Olesha's novel Envy is a kind of adaptation of Thomas Mann's 

novella Tristan about an artist and a burgher to the Soviet context. Through the 



„ГОЛАЯ ЖИЗНЬ“ КАК ОБЪЕКТ МАНИПУЛЯЦИИ В РОМАНЕ Ю. ОЛЕШИ ЗАВИСТЬ 
 

 

 221 

concept of the „naked life” introduced by Giorgio Agambena the authors interpret 

Andrei Babichev, the character of Envy, as a personification of the discourse of 

the new power, giving the surrounding reality organizational forms, and Herman, 

the double of the main character of Despair, as the embodiment of the „naked 

life“. The authors analyze in detail the strategies of manipulation, as a result of 

which the artist loses his autonomous cultural status in Tristan, Envy and 

Despair. 

 

Keywords: social realism, modernism, “naked life”, manipulation, affects 

 

 

„Кража – лучший комплимент, который можно сделать вещи“ 

В. Набоков Отчаяние 

 

Для обработки „советского материала“ Ю. Олеша часто ис-

пользовал модели европейской литературы. Отсылки к ней прозрач-

ны, темы, сюжеты и мотивы рефлексируются прямо в тексте. О своем 

интересе к европейскому модернизму, Олеша высказывается неодно-

кратно: 
 

В годы после Версальского мира появилось несколько замеча-

тельных немецких романов. Их называли экспрессионистскими. Фа-

милии авторов были – Верфель, Перуц, Мейринк. Эти романы были, 

можно сказать, фантастическими. Однако это не была фантастика, 

резко расходящаяся с бытом, с житейским, подобно, скажем, фанта-

стике Гофмана. В этой экспрессионистской фантастике реальный го-

род, реальные люди, однако происходило нечто странное, что застав-

ляло реальных людей попадать в жуткие положения1; Умер Томас 

Манн. Их была мощная поросль, роща – с десяток дубов, один в один: 

Уэллс, Киплинг, Анатоль Франс, Бернард Шоу, Горький, Метерлинк, 

Манн2. 

 

Он и сам писал, как модернист: метафорично, фрагментарно, 

субъективно. Мир его произведений конструируется вниманием и во-

ображением автора-повествователя, наделенного космополитической 

идентичностью модернистского художника. 

 
1 Юрий Олеша: Ни дня без строчки, в: Ю.К. Олеша: Зависть. Три толс-

тяка. Воспоминания. Рассказы. Москва 2013, с.448. 
2 Ibidem, с.449. 



ИРИНА САМОРУКОВА, КОНСТАНТИН ПОЗДНЯКОВ 
 

 

 222 

Соцреализм с основополагающей фабулой, сосредоточенной 

на преображении героя, его переходе от „стихийности“, под которой 

понималась идеологическая сырость, вызванная отсутствием пра-

вильного наставника, к верной линии партии, „сознательности“3, 

Олеше не давался. Киносценарий Строгий юноша (1934), где проб-

лема неравенства в новом мире представала как барочный конфликт 

чувства и долга, властью был не понят, эстетский фильм Абрама 

Роома (1936) запрещен, а вскоре начинается компания борьбы с фор-

мализмом, направленная против модернистских художеств. 

В интервью Альфреду Аппелю в сентябре 1966 года Владимир 

Набоков обращает внимание на эту, характерную не только для 

Олеши, стратегию обработки советского материала и довольно точно 

формулирует ее цель: 
 

Были писатели, которые поняли, что если избирать определен-

ные сюжеты и определенных героев, то они смогут в политическом 

смысле проскочить – другими словами, никто их не будет учить, 

о чем им писать и как должен оканчиваться роман. Два поразительно 

одаренных писателя – Ильф и Петров – решили, что если главным 

героем они сделают негодяя и авантюриста, то, что бы они ни писали 

о его похождениях, с политической точки зрения к этому нельзя бу-

дет придраться, потому что ни законченного негодяя, ни сумасшед-

шего, ни преступника, вообще никого, стоящего вне советского обще-

ства – в данном случае это, так сказать, герой плутовского романа, – 

нельзя обвинить ни в том, что он плохой коммунист, ни в том, что он 

коммунист недостаточно хороший. Под этим прикрытием, которое 

им обеспечивало полную независимость, Ильф и Петров, Зощенко 

и Олеша смогли опубликовать ряд первоклассных произведений, по-

скольку политической трактовке такие герои, сюжеты и темы не под-

давались. До начала тридцатых годов это сходило с рук4.  

 

Иными словами, использование определенных литературных 

моделей и масок, техника жанра, где героем оказывается исключен-

ный из политической заботы негодяй, сумасшедший, преступник, 

 
3 Катерина Кларк: Положительный герой как вербальная икона, в: Соцреа-

листический канон. Сборник статей под общей редакцией Ханса Гюнтера 

и Евгения Добренко. Санкт-Петербург 2000, с.570. 
4 Владимир Набоков: Интервью Альфреду Аппелю, сентябрь 1966 года, 

URL: http://nabokov-lit.ru/nabokov/intervyu/intervyu-appelyu-1966.htm (19.11. 

2020). 



„ГОЛАЯ ЖИЗНЬ“ КАК ОБЪЕКТ МАНИПУЛЯЦИИ В РОМАНЕ Ю. ОЛЕШИ ЗАВИСТЬ 
 

 

 223 

стоящий вне советского общества, и, соответственно, мир, показан-

ный с его точки зрения, обеспечивают автору, оказавшемуся в совет-

ской реальности, некоторую творческую автономию. 

Набоков вспоминает Олешу, автора Зависти(1927). В этом ро-

мане видением модернистского художника наделяется изгой, литера-

тор неопределенных занятий Кавалеров. Он бросает вызов предста-

вителю власти „советскому барину“ Бабичеву, претендуя на свое ме-

сто под солнцем, на собственную славу – славу художника. Высоко-

парный порыв Кавалерова оказывается низкопробным: герой позор-

но проигрывает, изгоняется из новой жизни, из пространства совет-

ской публичности на коммунальное дно, в стихию пошлости.  

В 1930 году Набоков заканчивает роман Отчаяние, в котором 

рассказывается о преступнике с русскими корнями, возомнившем 

себя художником. Отсылок к советскому контексту здесь немало. Вот 

некоторые из них: 
 

Когда я бывало говорил, что коммунизм в конечном счете – вели-

кая, нужная вещь, что новая, молодая Россия создает замечательные 

ценности, пускай непонятные европейцу, пускай неприемлемые для 

обездоленного и озлобленного эмигранта, что такого энтузиазма, ас-

кетизма, бескорыстия, веры в свое грядущее единообразие еще ни-

когда не знала история, моя жена невозмутимо отвечала: „Если ты 

так говоришь, чтобы дразнить меня, то это не мило“5.  

 

Рассказчик Набокова „лелеет надежду“ на публикацию руко-

писи в СССР и дает пояснения: „Далеко не являясь врагом советского 

строя, я должно быть невольно выразил в ней иные мысли, которые 

вполне соответствуют диалектическим требованиям момента“6. 

И даже прямо обращается к некому советскому читателю, „из-

вестному автору психологических романов“, которые „очень искус-

ственны, но неплохо скроены“: „Что ты почувствуешь, автор-чита-

тель, когда приступишь к этой рукописи? Восхищение? Зависть?“7. 

Роман Набокова разворачивается как рукопись героя о гениаль-

ном произведении искусства, гениальном тексте, который он создает, 

благодаря своей чудесной способности видеть не замечаемое толпой 

 
5 Владимир Набоков: Отчаяние, в: В.В. Набоков: Собрание сочинений в че-

тырех томах. Том 3. Москва 1990, с.344. 
6 Ibidem, с.428. 
7 Ibidem, с.381. 



ИРИНА САМОРУКОВА, КОНСТАНТИН ПОЗДНЯКОВ 
 

 

 224 

сходство. Художественный замысел претворяется героем-повествова-

телем в жизнь. Это преступление, убийство, совершенное по литера-

турной модели. Воплощение замысла проваливается. Преступление 

преподносится газетами как тривиальная афера. Изощренное пове-

ствование, наполненное аллюзиями, вырождается в дневник – „низ-

шую форму литературы“.  

Любопытен перечень названий романа, точнее, рукописи на-

боковского героя: Записки, Двойник, Зеркало, Портрет автора 

в зеркале, Сходство, Непризнанное сходство, Оправдание сходства, 

Ответ критикам, Поэт и чернь и, наконец, окончательное – От-

чаяние. Отчаяние – есть аффект, как и Зависть. Список возможных 

заглавий текста русского немца Германа напоминает перечень хэш-

тегов, описывающих тематику и мотивную структуру Зависти, и в не-

котором смысле ее композицию:  

1. Записки – в буквальном смысле деловые послания, которые 

по заданию Бабичева строчит Кавалеров. 

2. Двойник – мотив двойничества в системе персонажей ро-

мана Юрия Олеши присутствует сразу в нескольких конфигурациях8.  

3. Зеркало – этот образ, тесно связанный с мотивом двойни-

ков, один из ключевых в Зависти. В конце первой части романа Ка-

валеров видит в уличном зеркале отражение Ивана Бабичева, своего 

„близнечного“ двойника. В то же время это зеркало маркирует гра-

ницу повествовательных перспектив: рассказа от лица героя (первая 

часть) и от лица повествователя (вторая часть), которые стилисти-

чески идентичны. 

4. Портрет автора в зеркале акцентирует близость автора 

герою, что в отношении Зависти никогда не вызывало сомнений ни 

у критики, ни у читателей.  

5. Сходство, Непризнанное сходство, Оправдание сходства – 

эти „хэштэги“ могут отсылать не только к тематике Зависти, но на-

мекать на некую общность текста Олеши и рукописи Германа – героя 

Набокова. 

6. Ответ критикам – Зависть есть своеобразная апология, 

попытка самооправдания художника, она пронизана риторикой спо-

ра, полемики. 

 
8 Софья Агранович, Ирина Саморукова: Двойничество. Самара 1990, с.34-43. 



„ГОЛАЯ ЖИЗНЬ“ КАК ОБЪЕКТ МАНИПУЛЯЦИИ В РОМАНЕ Ю. ОЛЕШИ ЗАВИСТЬ 
 

 

 225 

7. Поэт и чернь – этот романтический штамп, поэтическое 

общее место (в этом смысле – настоящий „хэштег“) обобщенно пере-

дает интенцию Зависти как романа об уникальности творца, не по-

нимаемого толпой. Герой Набокова уверен в универсальности своего 

проекта, учитывающего огрехи предшественников. 
 

Мне грезился новый мир, где все люди будут друг на друга похо-

жи, как Герман и Феликс, – мир Геликсов и Ферманов, – мир, где ра-

бочего, павшего у станка, заменит тотчас, с невозмутимой социаль-

ной улыбкой, его совершенный двойник. […]Другие же народы пу-

щай переводят ее на свои языки, – американцы утолят, читая ее, 

свою жажду кровавых сенсаций, французам привидятся миражи Со-

дома в пристрастии моем к бродяге, немцы насладятся причудами 

полуславянской души9. 

 

В приведенном отрывке герой-повествователь Отчаяния дает 

своеобразный перечень интерпретаций, которые могут сопровождать 

роман о соперничестве искусства и жизни. Для нас любопытна по-

следняя отсылка: к вкусу немцев, намекающая на тему художника 

у Томаса Манна. 

Для Набокова сюжет уже существует как готовая модель, он 

открыто рефлексируется и подвергается трагикомическому развен-

чанию.  

В этом аспекте Отчаяние В. Набокова можно рассмотреть как 

реплику на написанный в 1927 году роман Ю. Олеши, разрабаты-

вающий сюжет о непризнанном, но заносчивом художнике, худож-

нике в претензии, ибо в реальности Кавалеров литератор на подхвате, 

автор задорных куплетов о „фининспекторах, совбарышнях, нэпма-

нах и алиментах“. Тот самый Кавалеров, который сожалеет, что ро-

дился не в Европе, где ценят чужую славу. 

Для рассказа о таком герое Олеша, как и в Трех Толстяках, ис-

пользует сюжет и мотивы европейского автора, а именно новеллу 

Томаса Манна Тристан (1902).  

В чахоточный санаторий коммерсант Клетериан привозит 

свою юную супругу Габриэлу. Она занемогла, как только родила 

сына, начала харкать кровью, но коммерсант, жизнерадостный бюр-

гер, уверен, что жена скоро поправится. В том же санатории обре-

тается непризнанный художник, автор единственного романа, кото-

 
9Владимир Набоков: Отчаяние, с.429. 



ИРИНА САМОРУКОВА, КОНСТАНТИН ПОЗДНЯКОВ 
 

 

 226 

рый сам же и читает – писатель из Львова Шпинель. Санаторий нра-

вится ему своим зданием в стиле ампир и живописными окрестнос-

тями, которыми он любит наслаждаться в одиночестве. Для боль-

шинства пациентов и персонала Шпинель своего рода изгой – не-

удачник и чудак, нарушающий распорядок. Между санаторием 

Манна и ключевым топосом Зависти – Фабрикой-кухней можно 

усмотреть определенную параллель – это некий экспериментальный 

социум, в который ввергнут художник. После того, как Клетериан 

уезжает продолжать свою пошлую жизнь, Шпинель сближается 

с Габриэлой. Она рассказывает ему о своем отце, вдохновенном скри-

паче-любителе, о замужестве, и хотя уверяет, что счастлива, Шпинель 

в этом сомневается. Истинный смысл отношений Шпинеля и Габ-

риэлы открывает искусство. У Манна это, разумеется, музыка – Три-

стан и Изольда Вагнера. После того, как Габриэла, долгое время не 

подходившая к инструменту, исполняет Вагнера, и героям откры-

вается их трагическое чувство, ей становится хуже. Врачи вызывают 

мужа с сыном. Шпинель посылает коммерсанту письмо, в котором 

обвиняет его в непонимании души Габриэлы, в том, что красоту смер-

ти он заставил служить жизнелюбивой пошлости. Клетериан явля-

ется для разбирательства. Он возмущен тем, что Шпинель – шут 

с плохим почерком – обедал с ним, а потом прислал эту мазню. Гро-

зит подать на него в суд. В это время Габриэла умирает. Коммерсант 

спешит к телу, а Шпинель выходит на воздух, где встречает корми-

лицу с маленьким сыном Габриэлы. Жизнерадостный малыш гремит 

жестяной игрушкой и визжит от радости. Шпинель хочет пройти ми-

мо, но, ужаснувшись, поворачивается и пускается наутек. 

Сходство этих двух текстов, вплоть до парафраз, поражает. Неко-

торые из них представлены в таблице10. 

 

 

 

 

 

 

 

 
10 Подробнее: Константин Поздняков: Зависть Тристана, „Известия Самар-

ского научного центра Российской академии наук. Социальные, гуманитар-

ные, медико-биологические науки” 2015, Том 17, № 1-2, с. 447-449. 



„ГОЛАЯ ЖИЗНЬ“ КАК ОБЪЕКТ МАНИПУЛЯЦИИ В РОМАНЕ Ю. ОЛЕШИ ЗАВИСТЬ 
 

 

 227 

 

Т. Манн Тристан Ю. ОлешаЗависть 

Затем господин Клетериан спро-

сил кофе, – кофе и сдобных було-

чек; звук «к», казалось, образу-

ется у него где-то глубоко в глот-

ке, а слово «булочка» он произ-

носил так, что у каждого, кто его 

слышал, должен был появиться 

аппетит11 

Говорил он громко, небрежно 

и добродушно, как человек, пи-

щеварение и кошелёк которого 

находятся в полном порядке, 

быстро шевеля выпяченными 

губами.12 

Он (Бабичев) поёт по утрам в кло-

зете. 

Можете представить себе, какой это 

жизнерадостный, здоровый чело-

век. Желание петь возникает в нём 

рефлекторно. Это песни его, в кото-

рых нет ни мелодии, ни слов, а есть 

только одно «та-ра-ра», выкрики-

ваемое им на разные лады, можно 

толковать так: 

„Как мне приятно жить… та-ра! та-

ра!...Мой кишечник упруг… ра-та-

та-та-ра-ри… Правильно движутся 

во мне соки… ра-та-та-ду-тата… 

Сокращайся, кишка, сокращайся… 

трамба-ба-бум!”13 

„Я ненавижу Вас и Вашего 

сына“14 

„Я вас ненавижу, товарищ Баби-

чев“15 

„Вы плебей-гурман“16 „Вы обжора и чревоугодник“17 

„Это письмо […] – и есть акт 

мести, чтобы хоть на мгновение 

вывести Вас из Вашего толсто-

кожего равновесия“18 

„Это письмо пишется, чтобы сбить 

вам спеси“19 

Вы смотрели на неё, смотрели 

вожделея. Ничего похожего на 

благоговение или страх не вы-

Вы хотите завладеть дочкой вашего 

брата […]. Вам невыгодно допус-

тить, чтобы девушка, которую вы 

 
11 Томас Манн: Тристан, в: Т.Манн: Новеллы. Минск 1988, с.42-43. 
12 Ibidem, с.44. 
13 Юрий Олеша: Зависть, в: Ю.К. Олеша: Зависть. Три толстяка. 

Воспоминания. Рассказы. Москва 2013, с.166. 
14 Томас Манн: Тристан, c.70. 
15 Юрий Олеша: Зависть, с.194. 
16 Томас Манн: Тристан, с.69. 
17 Юрий Олеша: Зависть, с.196. 
18 Томас Манн: Тристан, с.70. 
19 Юрий Олеша: Зависть, с.194. 



ИРИНА САМОРУКОВА, КОНСТАНТИН ПОЗДНЯКОВ 
 

 

 228 

зывала у Вас в душе трогательная 

её святость20. 

хотите покорить […] имела душу 

нежную, взволнованную. Вы хотите 

использовать её, как использовы-

ваете „головы и бараньи ножки при 

помощи остроумно применяемых 

электрических спиральных свёрл“21. 

„Вы трус, тихоня и завистник“22 „Вы сгусток зависти погибающей 

эпохи“23 

 

Многочисленные параллели позволяют выдвинуть гипотезу: 

роман Юрия Олеши Зависть представляет собой своеобразную 

адаптацию новеллы Томаса Манна Тристан о художнике и бюргере 

к советскому контексту. В свете этого куплет Ивана Бабичева:  
 

Нет, я не шарлатан немецкий 

И не обманщик я людей, 

Я – скромный фокусник советский, 

Я современный чародей24,  

 

– звучит, как шутовское оправдание, на которые Олеша был 

мастер.  

В 1936-м году, предвидя обвинения в формализме из-за не-

однократного выражения своих симпатий к модернисту Джойсу, 

Олеша заранее готовит защиту:  
 

Я приведу пример из Джойса. Этот писатель сказал: „Сыр – это 

труп молока“. Вот, товарищи, как страшно. Писатель Запада увидел 

смерть молока. Сказал, что молоко может быть мертвым. Хорошо это 

сказано? Хорошо. Это сказано правильно, но мы не хотим такой пра-

вильности. Мы хотим художественной диалектической правды. 

А с точки зрения этой правды молоко никогда не может быть трупом, 

оно течет из груди матери в уста ребенка, и поэтому оно бессмертно25. 

 

 
20 Томас Манн: Тристан, с.68. 
21 Юрий Олеша: Зависть, с.196. 
22 Томас Манн: Тристан, с.72. 
23 Юрий Олеша: Зависть, с.225. 
24 Ibidem, с.214. 
25 Юрий Олеша: Выступление на собрании московских писателей.1936, 

URL: http://www.james-joyce.ru/articles/russkaya-odisseya-jeymsa-dzhoy-

sa42.htm (21.11.2020). 



„ГОЛАЯ ЖИЗНЬ“ КАК ОБЪЕКТ МАНИПУЛЯЦИИ В РОМАНЕ Ю. ОЛЕШИ ЗАВИСТЬ 
 

 

 229 

Таким образом, можно выстроить последовательность свое-

образных палимпсестов: Тристан Томаса Манна(1902) – Зависть 

ЮрияОлеши (1927) – Отчаяние Владимира Набокова (1930).  

Сюжет Манна о художнике и бюргере трансформируется в на-

правлении маргинализации фигуры модернистского художника.  

Шпинель из новеллы Тристан – просто чудак, автор гениаль-

ного, но скучного романа, живущий в элитном санатории, хоть и сбо-

ку припеку. Николай Кавалеров из Зависти – бездомный куплетист, 

тщетно мечтающий о славе. Фабрика-кухня, заменившая в Зависти 

элитный санаторий Манна, Кавалерову противна, а из залитой све-

том и воздухом квартиры советского барина его вышвыривают.  

Маргинальность Германа из Отчаяния выражается в утрате 

идентичности. Он и сам не знает, кто он: немец с причудами славян-

ской души, коммерсант, „живущий на фу-фу“, гениальный художник 

или неудачливый аферист. 

Помимо сюжетных мотивов наблюдается сходство в построе-

нии повествовательной перспективы: рассказа с позиции непризнан-

ного художника.  

У Томаса Манна эта оптика иронична, и формально голос при-

надлежит стороннему нарратору. В Зависти повествование открыто 

субъективно, дано исключительно в фокусе изгоя-художника. Во вто-

рой части романа „я“ Кавалерова сменяется объективным повество-

вателем, но речевая манифестация остается прежней. В Отчаянии 

В. Набокова мы имеем автора и героя в одном лице. Учитывая эту оп-

тику, критика художника предстает как саморазоблачение. 

Думается, что Олеша использует новеллу Томаса Манна как 

модель для сборки и структурирования советского материала, кото-

рому в двадцатые годы еще не вменяется быть оформленным в соц-

реализм, когда, как кажется ряду упомянутых в интервью В. Набо-

кова авторов, еще существует символическая конкуренция. Советский 

материал предстает на страницах Зависти как „голая жизнь“.  

Понятие „голая жизнь“ заимствовано нами у Дж. Агамбена. Он 

трактует „голую жизнь“ как объект заботы суверенной власти, кон-

тролируемый посредством „исключающего включения“: „Политика 

существует потому, что человек – живое существо, которое отделяет 

от себя и противопоставляет себе посредством языка свою собствен-



ИРИНА САМОРУКОВА, КОНСТАНТИН ПОЗДНЯКОВ 
 

 

 230 

ную голую жизнь и в то же время остается связанным с ней через 

включающее исключение“26.  

Власть в романе Ю. Олеши представлена Андреем Бабичевым, 

директором треста пищевой промышленности, „великим колбасником, 

кондитером и поваром“27, которого в известной мере можно рассматри-

вать как субъект биополитики. Голая жизнь, которая в романе цветет, 

пахнет, ест, испражняется, совокупляется и размножается, становится 

объектом его специфической заботы: сырость и хаос этой жизни долж-

ны быть исключены, путем придания ей организационных форм, 

а именно строительством Фабрики-кухни. В пьесе Заговор чувств 

(1929), написанной по мотивам Зависти, замысел Андрея дополняется 

комбинатом общественного размножения „Фабрикой-спальней“. 

Для символического соперника Андрея Бабичева – художника 

Кавалерова – „голая жизнь“ тоже материал. Он тоже претендует на пре-

образование, чтобы этот материал его усилиями обрел новую форму. 

У Т. Манна, с его эстетикой умирания, жизнь, предстающая 

художнику, выглядит не столько „голой“, сколько закосневшей в своей 

бессмысленной витальности, подобно лечащейся в санатории жене 

пастора, которая произвела на свет восемнадцать детей, превратив-

ших ее в живую мумию.  

В Отчаянии Набокова „голая жизнь“ воплощена в мнимом 

двойнике героя – грязном бродяге Феликсе, в его неряшливом, вуль-

гарном теле, которое Герман сначала оформляет в своем воображе-

нии, а затем буквально доводит до желаемого совершенства (моет, 

переодевает в приличный костюм, бреет и стрижет ногти). 

Претензии художника состоят в том, чтобы включить „голую 

жизнь“ в сферу своей власти, художественно присвоить ее, наделив 

формой, значением и смыслом.  

Так, советский руководитель, заслуженный коммунист и член 

общества политкаторжан Андрей Бабичев, переформатируется Кава-

леровым в вариант господина Клетериана – самодовольного бюргера. 

„Сильная мужская особь“, „обыкновенный барин, эгоист, сласто-

любец, тупица, уверенный в том, что все сойдет ему благополучно“28 

– такими оценками награждает олешинский герой благодетеля, по-

 
26 Джорджо Агамбен: Homo sacer. Суверенная власть и голая жизнь. 

Москва 2011, с.15. 
27 Юрий Олеша: Зависть, с.169. 
28 Юрий Олеша: Зависть, с.198. 



„ГОЛАЯ ЖИЗНЬ“ КАК ОБЪЕКТ МАНИПУЛЯЦИИ В РОМАНЕ Ю. ОЛЕШИ ЗАВИСТЬ 
 

 

 231 

добравшего его, проклятого поэта (выброшенного из пивной за пья-

ный дебош), чтобы сделать мальчиком на побегушках. Кавалеров 

претендует на самостоятельное означивание „голой жизни“, на собст-

венную независимую роль в „разбушевавшемся празднике“. Кава-

леров – ровесник века, это его мир, которым он стремится не столько 

управлять, сколько „править“, как герой Томаса Манна. 

В глазах Кавалерова они с Бабичевым конкуренты, и он объяв-

ляет советскому начальнику символическую войну. Главное орудие 

здесь – манипуляция. 

Мотив „манипуляции“ в романе Зависть можно назвать „ам-

бивалентным“. С одной стороны, это грубая механика, способ утили-

зации „голой жизни“, рассматриваемой как пассивное сырье. 

Наиболее ярко это значение „манипуляции“ раскрывается 

в „документальном“ фрагменте, цитирующем инструкцию по пере-

работке туш: 
 

[…] Так, собираемая при убое кровь может быть перерабатываема 

или в пищу, для изготовления колбас, или на выработку светлого 

и черного альбумина, клея, пуговиц, красок, землеудобрительных ту-

ков и корма для скота, птицы и рыбы. Сало-сырец всякого рода скота 

и жиросодержащие органические отбросы – на изготовление съедоб-

ных жиров: сала, маргарина, искусственного масла, и технических 

жиров: стеарина, глицерина и смазочных масел. Головы и бараньи 

ножки при помощи электрических спиральных сверл, автоматически 

действующих очистительных машин, газовых опалочных станков, ре-

зальных машин и шпарильных чанов перерабатываются на пищевые 

продукты, технический костяной жир, очищенный волос и кости для 

разнообразных изделий29. 
 

Подобная технология требует унифицированного субъекта, 

действия которого точны, как у машины. Мотив человека-машины 

воплощен в Зависти в образе символического преемника Бабичева – 

студента технического вуза Володи Макарова.  

С другой стороны, манипуляция в романе – это техника созда-

ния иллюзии, тонкая работа по переключению внимания и вообра-

жения, способная преобразовывать тела и аффекты. Приведем при-

мер такой манипуляции: описание ветхой деревянной галереи в од-

ном из московских двориков: 
 

 
29 Юрий Олеша: Зависть, с.183. 



ИРИНА САМОРУКОВА, КОНСТАНТИН ПОЗДНЯКОВ 
 

 

 232 

Небо разбивалось на пластинки разной синевы и приближенно-

сти к зрителю. Четверть стекол была выбита. В нижний ряд окоше-

чек пролезали зеленые хвостики какого-то растения, ползущего сна-

ружи по борту галереи. Здесь все было рассчитано на счастливое 

детство. В таких галереях водятся кролики. […] На ходу Кавалеров 

хотел оторвать один из зеленых хвостиков. Едва он дернул, как вся 

невидимая за бортом система потянулась за хвостиком, и где-то про-

стонала какая-то проволока, впутавшаяся в жизнь этого плюща или 

черт его знает чего. (Как будто не в Москве, а в Италии…)30. 

 

В этом смысле, манипуляция сродни фокусу, цирковому 

трюку, обману. Герои-художники Манна, Олеши и Набокова – иллю-

зионисты и обманщики. Неудивительно, что их трюки по трансфор-

мации реальности в конце концов разоблачаются, художник обретает 

черты трикстера и подвергается публичному осмеянию.  

Скромный фокусник советский Иван Бабичев примеряет маску 

трикстера охотно. Он король пошляков, манипулирующий аффектами 

уходящей эпохи: завистью, сентиментальностью, ревностью и пр. 

Своему брату он объявляет символическую войну, для чего замыш-

ляет шутовской „заговор чувств“, призванный взорвать Фабрику-

кухню. Если у Манна бюргерской жовиальности противостоит уми-

рающая от любви Изольда из божественной музыки Вагнера, то в За-

висти на грубую материальность комбината общественного питания 

ополчается мифическая аффективная машина Офелия, носящая имя 

девушки, сошедшей с ума от любви. 

Так возникает иллюзия, обман публики и самообман, то есть 

надежда художника, будто „голая жизнь“ и в самом деле податлива 

его усилиям. Иллюзию поддерживает повествовательная перспектива 

романа, его изобразительный фокус – точка зрения модернистского 

творца. Этот фокус становится инструментом создания истории, сю-

жета, рождающегося из манипуляции, техники метафоризации, при-

званной переключить внимание и инициировать воображение: „вы 

прошелестели мимо меня, как ветвь, полная цветов и листьев“31. 

Так сюжет рождается из стиля, дискурс производит историю. 

Ю. Олеша в Зависти, а следом В. Набоков в Отчаянии вводят 

фигуру так называемого „ненадежного фокализатора“, который, яв-

ляясь правдивым рассказчиком, повествует с внутренней открыто 

 
30 Ibidem, с.242-243. 
31 Ibidem, с.183. 



„ГОЛАЯ ЖИЗНЬ“ КАК ОБЪЕКТ МАНИПУЛЯЦИИ В РОМАНЕ Ю. ОЛЕШИ ЗАВИСТЬ 
 

 

 233 

субъективной и предвзятой точки зрения. Поэтому его позиция, его 

оценки выявляются как сомнительные, ненадежные, а зачастую лож-

ные. Если архетипом „ненадежного нарратора“, нормы которого, со-

гласно классическому определению Уэйна Бута, не совпадают с нор-

мами имплицитного автора32,является лжец, то„ненадежному фока-

лизатору“ соответствует ребенок или идиот33.  

А также художник, добавим мы, с эпохи романтизма констру-

ируемый как существо не от мира сего, в котором есть нечто детское 

и безумное. 

Имея замашки творца, он обладает лишь набором фокусника 

– вниманием, воображением, техникой отвлекающего маневра. Его 

публичный статус сомнителен: непризнанный гений, сочинитель 

куплетов, просто проходимец, имеющий привычку выражаться на не-

понятном начальству языке метафор. 
 

Да, она стояла передо мной, – да, сперва по своему скажу вам: она 

была легче тени, ей могла бы позавидовать самая легкая из теней – 

тень падающего снега; да, сперва по-своему: не ухом она слушала 

меня, а виском, слегка наклонив голову; да, на орех похоже ее лицо: 

по цвету – от загара, и по форме – скулами, округлыми, сужающимися 

к подбородку. Это понятно вам? Нет? Так вот еще. От бега платье ее 

пришло в беспорядок, открылось, и я увидел: еще не вся она покрыта 

загаром, на груди у нее увидел я голубую рогатку вены… 

А теперь – по- вашему. Описание той, которой вы хотите полако-

миться. Передо мной стояла девушка лет шестнадцати, почти девоч-

ка, широкая в плечах, сероглазая, с подстриженными и взлохмачен-

ными волосами – очаровательный подросток, стройный, как шахмат-

ная фигурка (это уже по-моему), не великий ростом34.  

 

Обратим внимание, что выделенные фрагменты, намекают на 

ключевые мотивы новеллы Тристан Т. Манна: тень, снег, нежный 

висок возлюбленной, голубая рогатка вены. 

 
32 Wayne C. Booth: The Rhetoric of fiction. Chicago & London 1968, p.158-159. 
33 Подробнее: Григорий Хасин: Театр личной тайны. Русские романы 

В. Набокова. Москва – Санкт-Петербург 2001, с.14. Анна Жданова: Нарра-

тивный лабиринт „Лолиты“: Структура повествования в условиях нена-

дежного нарратора. Тольятти 2008. с.59. 
34 Юрий Олеша: Зависть, с.197. 



ИРИНА САМОРУКОВА, КОНСТАНТИН ПОЗДНЯКОВ 
 

 

 234 

С точки зрения власти, художник видит все в искаженном све-

те, с идейно неверной точки зрения. В этом смысле он неблаго-

надежный субъект, поэтому выставляется с праздника жизни.  

В статусе сакральной жертвы художнику отказано. Иван Баби-

чев и Кавалеров мечтают о „громком хлопанье дверью“, например, об 

эффектном самоубийстве. Однако эти разговоры – очередное шутов-

ство. Кавалеров не повесится на здании Моссовета, он будет исклю-

чен как часть „голой жизни“. 

Притязания художника на „собственную славу“ не принимают 

всерьез. Для власти он такой же объект утилизации, как баранья 

туша: или на побегушках у начальства, или пошел вон. 

Позже в заметках Юрия Олеши, собранных в книгу Ни дня без 

строчки, возникнет образ „лавки метафор“, где в ход идут лишь про-

стенькие и дешевые, а от яркой метафоры, увы, никем не востребо-

ванной, лавка сгорает35. 

Стилистические фокусы советской власти непонятны, однако 

для Олеши мышление формой, пластичной, живописной, преобра-

зующей голую жизнь в пиршество красоты, – главное свойство ху-

дожника, его, если хотите, идентичность. Так вводится мотив „стили-

стических разногласий“ с советским миром и, соответственно, тема 

пугающего будущего. 

Эта тема присутствует во всех трех сопоставляемых текстах. 

В финале Тристана упитанный сын только что скончавшейся воз-

любленной героя, жизнерадостно визжа и протягивая руки к восхо-

дящему солнцу, стучит костяным кольцом о жестяную погремушку. 

Торжество жизни, животной радости не просто пугает Шпинеля, а за-

ставляет его „внутренне пуститься наутёк“. Мир, в котором он осмы-

сливает себя как Тристана – принадлежит воображению и прошлому, 

в то время как игры малыша Клетериана напоминают магический 

ритуал, жуткий и беспощадный в своей витальности. 

Новое поколение, жестокое детство, потешается и над изобре-

тением Ивана Бабичева – аффективной машиной. „Офелию“ осви-

стывает мальчишка, забравшийся на забор, и испуганные этим „осле-

пительным свистовым лучом“, фантазеры Иван и Кавалеров пус-

каются наутек36. 

 
35 Юрий Олеша: Ни дня без строчки, с.467-468. 
36 Юрий Олеша: Зависть, с.235. 



„ГОЛАЯ ЖИЗНЬ“ КАК ОБЪЕКТ МАНИПУЛЯЦИИ В РОМАНЕ Ю. ОЛЕШИ ЗАВИСТЬ 
 

 

 235 

Валя, цветущая весенняя ветвь, с которой связан заимствован-

ный у Томаса Манна мотив легкой тени, в конце романа тоже связы-

вается с лучом, но на этот раз со световым лучом ослепительного 

солнца: 
 

Солнечный луч скользнул по плечу её, она качнулась, и ключицы 

вспыхнули, как кинжалы.<…>и сразу же Кавалеров понял, холодея, 

какая неизлечимая тоска останется в нём навсегда оттого, что он уви-

дел её, существо другого мира, чуждое и необыкновенное37 

 

Именно после описанной встречи с Валей состоится падение 

Кавалерова, проигравшего и опустошенного, в постель знойной вдо-

вы, рыхлый и вязкий мир „голой жизни“. 

В начале тридцатых в текстах Олеши появляется образ ни-

щего, героя замышляемого им романа, своеобразного „приквела“ За-

висти. Нищий возникает в обстановке пустырей и обветшавших зага-

женных парадных. Фрагменты о нищем, как бы наброски возможного 

романа, перемежаются фрагментами апологического характера, в ко-

торых автор заявляет о своей перемене, о принятии нового советского 

мира, который не чужд яркому, образному мышлению. Главное – 

придерживаться правильного марксистского мировоззрения38. 

В 1934-м году, в речи на первом съезде Союза советских писате-

лей, Олеша иллюстрирует свое „прозрение“ рядом метаморфоз: в своем 

дальнейшем падении Кавалеров превращается в нищего, но потом воз-

рождается, соглашаясь на скромную часть утраченного богатства 

(и, разумеется, отказавшись от претензий „сиять“ независимо от влас-

ти), престает быть нищим и возвращает утраченную молодость39: 
 

Таково возвращение молодости. Я не стал нищим. Богатство, ко-

торым я обладал, осталось; богатство, выражающееся в знании, что 

мир с его травами, зорями, красками прекрасен и что делала его 

плохим власть денег, власть человека над человеком. Этот мир при 

 
37 Ibidem, с.253. 
38 Юрий Олеша: В мире, в: Юрий Олеша: Зависть. Три толстяка. Воспо-

минания. Рассказы. Москва 2013, с.583-585. 
39 В 1933 году публикуется Возвращенная молодость М. Зощенко, прони-

занная авторским пессимизмом. О фобиях и пессимизме в произведениях 

М. Зощенко: Александр Жолковский: Михаил Зощенко: поэтика недоверия. 

Москва 1999. 



ИРИНА САМОРУКОВА, КОНСТАНТИН ПОЗДНЯКОВ 
 

 

 236 

власти денег был фантастическим и превратным. Теперь, впервые 

в истории культуры, он стал реальным и справедливым40. 

 

В финале Отчаяния тоже иллюзия „возрождения“, когда Гер-

ман, обложенный полицией, размышляет о воображаемой речи пе-

ред миллионами.  
 

Может быть, все это – лжебытие, дурной сон, и я сейчас проснусь 

где-нибудь – на травке под Прагой. Хорошо, по крайней мере, что 

затравили так скоро. […] Стоят и смотрят. Их сотни, тысячи, мил-

лионы. Отворить окно, пожалуй, и произнести небольшую речь41. 

 

Художник по-прежнему ощущает себя манипулятором, спо-

собным вызвать мощные аффекты, хотя и далеко не те, на какие рас-

считывал. Ирония Набокова заключается в том, что Герман, сочиняя 

текст о своем гениальном замысле, в качестве рассказчика – необъек-

тивен и предвзят. В повествовательной перспективе он, обманщик на 

уровне истории, оказывается ненадежным (наивным) фокализато-

ром, видящим сходство там, где его на самом деле нет. Один из пер-

сонажей Отчаяния, живописец Ардалион, замечает по этому поводу: 

„Вы забываете, синьор, что художник видит именно разницу. Сход-

ство видит профан“42. 

Одержимый идеей воплощением „сходства“ в жизнь, Герман 

сходит с ума. В финале он воображает невозможное. Нет никаких 

толп, есть наряд полиции, приехавший задержать горе-афериста. 

На рубеже тридцатых годов В. Набоков окончательно развен-

чивает претензию художника на автономное внедрение фантазий 

в жизнь. Его непризнанный гений действует в ином, несоветском 

контексте, и все равно проигрывает. Видение Германа, где он оратор-

ствует перед „сотнями, тысячами и миллионами“, вызывает в созна-

нии образ вождя, диктатора, роль которого примеряет возомнивший 

себя художником торговец шоколадом43. 

 
40 Юрий Олеша: Речь Ю.К.Олеши, в: Стенографический отчёт. Первый 

всесоюзный съезд советских писателей. 1934. Москва 1934, с.236. 
41 Владимир Набоков: Отчаяние, с.462. 
42 Ibidem, с.357. 
43 Софья Агранович, Ирина Саморукова: Двойничество как художествен-

ный код романа В.Набокова Отчаяние, в: С.З.Агранович, И.В.Саморукова: 

Двойничество. Самара 2001, с.114. 



„ГОЛАЯ ЖИЗНЬ“ КАК ОБЪЕКТ МАНИПУЛЯЦИИ В РОМАНЕ Ю. ОЛЕШИ ЗАВИСТЬ 
 

 

 237 

Таким образом, от Томаса Манна через Юрия Олешу к Влади-

миру Набокову доминанта сюжета о столкновении художника с жиз-

нью смещается с преобразования „голой жизни“ на источник этого 

преобразования – фигуру самого модернистского художника. Голым 

(нищим) становится сам художник, автономный культурный статус 

которого оказывается не просто проблематичным, но низложенным 

 

 

REFERENCES: 
 

Agamben Giorgio: Homo sacer. Suverennaya vlast' i golaya zhizn’. 

Moskva 2011 (Агамбен Джорджио: Homo sacer. Суверенная власть 

и голая жизнь. Москва 2011). 

Agranovich Sof'ya, Samorukova Irina: Dvojnichestvo. Samara 2001 (Агра-

нович Софья, Саморукова Ирина: Двойничество. Самара 2001). 

Booth Wayne C.: The Rhetoric of fiction. Chicago & London 1968. 

Clark Katerina: Polozhitel'nyj geroj kak verbal'naya ikona, v: Socrealisti-

cheskij kanon, Hans Gyunter i Evgenij Dobrenko. Sankt-Peterburg 

2000. s.569-584 (Кларк Катерина: Положительный герой как вер-

бальная икона, в: Соцреалистический канон. Сборник статей под 

редакцией Ханса Гюнтера и Евгения Добренко. Санкт-Петербург 

2000, с.569-584). 

Hasin Grigorij: Teatr lichnoj tajny. Russkie romany V.Nabokova. Moskva 

– Sankt-Peterburg 2001 (Хасин Григорий: Театр личной тайны. 

Русские романы В.Набокова. Москва – Санкт-Петербург 2001). 

Mann Thomas: Tristan, v: Thomas Mann: Novelly. Minsk 1988, s.39-76 

(Манн Томас: Тристан, в: Томас Манн: Новеллы. Минск 1988, с.39-

76). 

Nabokov Vladimir: Interv'yu Al'fredu Appelyu, sentyabr' 1966 goda, 

URL: http://nabokov-lit.ru/nabokov/intervyu/intervyu-appelyu-

1966.htm (19.11.2020) (Набоков Владимир: Интервью Альфреду 

Аппелю, сентябрь 1966 года, URL: http://nabokov-lit.ru/nabo-

kov/intervyu/intervyu-appelyu-1966.htm (19.11.2020)). 

Nabokov Vladimir: Otchayanie, v: Vladimir Nabokov: Sobranie sochinenij 

v chetyrekh tomah. Tom 3. Moskva 1990, s.333-462 (Набоков Вла-

димир: Отчаяние, в: Владимир Набоков: Собрание сочинений 

в четырех томах. Том 3. Москва 1990, с.333-462). 

Olesha Yurij: Ni dnya bez strochki, v: Yurij Olesha: Zavist'. Tri tolstyaka. 

Vospominaniya. Rasskazy. Moskva 2013, s.259-508 (Олеша Юрий: 



ИРИНА САМОРУКОВА, КОНСТАНТИН ПОЗДНЯКОВ 
 

 

 238 

Зависть, в: Юрий Олеша: Зависть. Три толстяка. Воспомина-

ния. Рассказы. Москва 2013, с.259-508). 

Olesha Yurij: Rech' Yu.K.Oleshi, v: Stenograficheskij otchyot. Pervyj vse-

soyuznyj s"ezd sovetskih pisatelej. 1934. Moskva 1934, s.234-236 

(Олеша Юрий: Речь Ю.К.Олеши, в: Стенографический отчёт. 

Первый всесоюзный съезд советских писателей. 1934. Москва 

1934, с.234-236). 

Olesha Yurij: V mire, v: Yurij Olesha: Zavist'. Tri tolstyaka. Vospomi-

naniya. Rasskazy. Moskva 2013, s.577-585 (Олеша Юрий: В мире, в: 

Юрий Олеша: Зависть. Три толстяка. Воспоминания. Рассказы. 

Москва 2013, с.577-585). 

Olesha Yurij: Vystuplenie na sobranii moskovskih pisatelej. 1936, URL: 

http://www.james-joyce.ru/articles/russkaya-odisseya-jeymsa-

dzhoysa42.htm (21.11.2020) (Олеша Юрий: Выступление на собра-

нии московских писателей. 1936, URL: http://www.james-joy-

ce.ru/articles/russkaya-odisseya-jeymsa-dzhoysa42.htm (21.11.2020)). 

Olesha Yurij: Zavist', v: Yurij Olesha: Zavist'. Tritolstyaka. Vospomina-

niya. Rasskazy. Moskva 2013, s.166-258 (Олеша Юрий: Зависть, в: 

Юрий Олеша: Зависть. Три толстяка. Воспоминания. Рассказы. 

Москва 2013, с.166-258). 

Pozdnyakov Konstantin: Zavist' Tristana, „Izvestiya Samarskogo nauch-

nogo centra Rossijskoj akademii nauk. Social'nye, gumanitarnye, me-

diko-biologicheskie nauki” 2015, Tоm 17, № 1-2, s.447-449 (Поздняков 

Константин: Зависть Тристана, „Известия Самарского научного 

центра Российской академии наук. Социальные, гуманитарные, 

медико-биологические науки” 2015, Том 17, № 1-2, с.447-449). 

Zhdanova Anna: Narrativnyj labirint „Lolity”: Struktura povestvovaniya 

v usloviyah nenadezhnogo narratora. Tol'yatti 2008 (Жданова Анна: 

Нарративный лабиринт „Лолиты”: Структура повествования 

в условиях ненадежного нарратора. Тольятти 2008). 

Zholkovskij Aleksandr: Mihail Zoshchenko: poetika nedoveriya. Moskva 

1999 (Жолковский Александр: Михаил Зощенко: поэтика недове-

рия. Москва 1999). 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

ОЛЕГ ГОРЯИНОВ 

«Академия для одаренных детей (Наяновой)» (Самара, Россия) 
 

ORCID 0000-0002-8376-2910 

e-mail: critiquefailagain@gmail.com 

 

 

 

ПОЛИТИЧЕСКИЕ СЛЕДСТВИЯ АФФЕКТА „СОСТРАДАНИЯ“ 

И ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ ОСНОВАНИЯ ЕГО КРИТИКИ,  

ИЛИ ЧЕМУ СПИНОЗА МОЖЕТ НАУЧИТЬ НАС В МИРЕ,  

ГДЕ ВСЯКИЙ ЖЕРТВА 

 

THE POLITICAL CONSEQUENCES OF THE "COMPASSION" 

AFFECT AND THE THEORETICAL BASIS OF ITS CRITICISM, 

OR WHAT SPINOZA CAN TEACH US IN A WORLD WHERE 

EVERYONE IS A VICTIM 

 

 

Abstract: 

The article offers a critical analysis of the affect of compassion in the context of 

the turn of modern political theory to the rehabilitation of the role of passions in 

understanding political processes. Criticism of the affect of compassion draws on 

the works of Benedict Spinoza. To do this, a brief reconstruction of the theory of 

affects of Spinoza is carried out, which is considered as an alternative to Descar-

tes' theory of passions. A critical comment is aimed at clarifying the meaning of 

the 50th theorem from the 4th book of Ethics. Namely, the reasons are called into 

question, according to which Spinoza rejects the affect of compassion as evil and 

useless, which contradicts the moral principles of Christian morality. As a result, 

it is shown that the criticism of compassion in Spinoza is connected with the prob-

lem of passive and active states. Since Spinoza’s approach can be mistakenly read 

in the context of the affirmative consensus by modern critics of the theory, which 

affirms the priority of any forms of activity, it is proposed to place Spinoza’s 

mailto:critiquefailagain@gmail.com


ОЛЕГ ГОРЯИНОВ 
 

 

 240 

thoughts within the context of Brian Massumi’s works. On the basis of Massumi's 

distinction between affect and emotion, a constitutive connection is shown 

between sentimentality and conservative politics. As a result, criticism of the 

affect of compassion in Spinoza is placed in the current political context. Namely, 

the affect of compassion is seen as one of the obstacles to radical political action. 

 

Keywords: affect, compassion, Benedict Spinoza, Gille Deleuze, slavery 

 

 

Сострадание как разновидность одного из востребованных ак-

туальной повесткой аффекта представляет собой точку пересечения 

политической и моральной проблематики. Такое междисциплинар-

ное положение осложняет критический анализ данного типа эмоцио-

нальной настроенности тем обстоятельством, что этическая тради-

ция, укорененная в христианстве (в том числе в его секулярной вер-

сии), полагает сострадание как преимущественно желательное со-

стояние индивида и коллектива, как один из «естественных» нравст-

венных императивов. В связи с этим аффект сострадания получает 

нечто вроде алиби, определенного рода неприкосновенность по отно-

шению к критической традиции мысли, которая нацелена на выявле-

ние скрытых негативных (по)следствий за общепринятыми мораль-

ными установками. Хотя традиция философии подозрения, связы-

ваемая с именами Маркса, Ницше и Фрейда еще сохраняет некоторое 

влияние, консенсус современной теории задаётся иной установкой, 

направленной на преодоление перманентного разоблачительного 

скептицизма. Возврат к добродетелям, не затронутым марксистской 

или (пост)структуралистской критикой, всё чаще принимает форму 

настоятельного призыва к реабилитации тех или иных нравственных 

императивов. Отчасти отсюда рождается интерес современных иссле-

дователей к тому, чтобы „критически изучить текущую реабилита-

цию сострадания как политической добродетели“1. 

Подобная постановка проблемы – возвращение моральных 

ценностей в предметную область политики – уже давно стала одной 

из тенденций современной политической теории. На это неодно-

кратно обращали внимание авторы, чей метод неразрывно связан 

 
1 The Politics of Compassion. Edited by Michael Ure, Mervyn Frost. Routledge 

2014, р.1. 



ПОЛИТИЧЕСКИЕ СЛЕДСТВИЯ АФФЕКТА „СОСТРАДАНИЯ“… 
 

 

 241 

с традицией философии подозрения2. Настойчивое возвращение 

к связке этика и политика, помимо прочего, обусловлено повышен-

ным вниманием политических теоретиков к сфере эмоций. Такой по-

ворот не только дополнил традиционный перечень вопросов и проб-

лем политической теории, но и позволил пересмотреть основания со-

временного политического мышления, указав на скрывающиеся за 

рациональными конструкциями иррациональные силы. Показатель-

ной в этом отношении представляется работа Кори Робина Страх. 

История политической идеи. В ней предпринята попытка переста-

вить акценты в истории политической мысли нового времени, кон-

ститутивной для Современности, чтобы указать на ключевую роль 

аффектов (в частности, страха) для основания политической тради-

ции Запада3.Таким образом, следует обратить внимание на два важ-

ных для настоящей работы аспекта положения дел в теории: 1) повы-

шенный интерес к роли аффективности в рамках современной поли-

тической мысли; 2) интенция реабилитировать отдельные виды аф-

фектов в качестве универсальных добродетелей. Не претендуя на то, 

чтобы раскрыть содержание темы „эмоции и политика“ во всей ши-

роте, в данной работе будет предпринята попытка рассмотреть один 

из её аспектов – на примере такого аффекта как сострадание. 

Центральная гипотеза данной статьи заключается в том, что 

статус аффекта сострадания определяется не столько актуальным со-

циально-медийным запросом, теоретической конъюнктурой или по-

литическими потребностями общества ресентимента, сколько исто-

рико-философским контекстом его укоренения. Именно теоретиче-

ский (спекулятивный) контекст является латентной составляющей 

обозначенной проблематики. Согласно такому методологическому 

подходу, субъект сострадания – это субъект, принадлежащий опреде-

ленной философской традиции, которая в первую очередь связана 

с именами Рене Декарта и Иммануила Канта. Отталкиваясь от данно-

го предположения, в статье будет предложен критический коммента-

рий, нацеленный на прояснение места и роли сострадания в рамках 

текущего политического процесса, опираясь на альтернативную пара-

дигму в истории философии Нового времени – спинозизм. В отличие 

 
2 См.: Жак Рансьер: Этический поворот в эстетике и политике в: Разделяя 

чувственное. Санкт-Петербург 2007; Ален Бадью: Этика: Очерк о сознании 

зла. Санкт-Петербург 2006. 
3 См.: Кори Робин: Страх. История политической идеи. Москва 2007. 



ОЛЕГ ГОРЯИНОВ 
 

 

 242 

от картезианской и кантианской традиций метафизика Бенедикта 

Спинозы представляется перспективным источником интуиций для 

решения актуальных (политических) вопросов не только в силу свое-

го оригинального положения в истории философии (спинозизм не 

является маргинальным, но он никогда не становился и магистраль-

ным путем философии), но и по той причине, что именно Этика 

Спинозы предлагает одну из самых проработанных теорий аффектов 

своего времени. Именно Спиноза, как один из главных оппонентов 

Декарта, попытался в своих работах не только дистанцироваться от 

картезианского учения о страстях, но и наметить совершенно иной 

способ работы с аффектами. Не случайно, именно Спиноза оказался 

востребован многими современными критически настроенными по-

литическими философами, которым потребовалась альтернативная 

конструкция субъективности для аргументации своих положений, что 

в очередной раз подтверждает принцип – нет политической теории 

без лежащей в её основе метафизики. Наконец, именно Спиноза, 

в 50-й теореме 4-й книги Этики бескомпромиссно дискредитировал 

аффект сострадания как „дурной“ и „бесполезный“, что добавило 

в скандальный портрет философа-имморалиста дополнительные яр-

кие краски. Далее будет предложен комментарий к этой теореме 

Спинозы, который должен позволить наметить такой теоретический 

маршрут критики аффекта сострадания, который не будет впадать 

в аксиологию. Цель – показать, что критика сострадания может 

и должна иметь не ценностные ориентиры, а политико-онтологиче-

ский аргумент, позволяющий обеспечить последовательное разобла-

чение подобного рода „политической добродетели“. 

 

Политика аффекта по Спинозе 

Прежде чем обратиться к анализу 50-й теоремы 4-й книги 

Этики следует кратко реконструировать подход Спинозы к анализу 

человеческих страстей, акцентировав внимание на его последова-

тельном уходе от картезианской парадигмы, ставшей краеугольной 

для континентальной философии последних столетий. 

В отличие от подхода к страстям Декарта метод Спинозы по-

зволяет вывести разговор об аффектах и аффективности за рамки 

психологического и субъективистски-субстанционального подхода. 

Общеизвестно, что картезианство постулирует онтологический дуа-

лизм души и тела. С точки зрения интересующей нас проблематики, 



ПОЛИТИЧЕСКИЕ СЛЕДСТВИЯ АФФЕКТА „СОСТРАДАНИЯ“… 
 

 

 243 

важно указать, что такой дуализм приводит Декарта к следующей ме-

тодологической установке: „к познанию наших страстей нет лучшего 

пути, как исследовать различие между душой и телом, для того чтобы 

установить, куда следует отнести соответствующую функцию“4. Там, 

где Декарт стремится провести однозначную линию раздела, пол-

ностью противоположным образом движется аргументация Спинозы. 

Для создателя Этики „порядок и связь идей те же, что порядок 

и связь вещей“, что означает „будем ли мы представлять природу под 

атрибутом протяжения, или под атрибутом мышления, или под ка-

ким-либо иным атрибутом, мы во всех случаях найдем один и тот же 

порядок“5. Оппозиция двух субстанций „душа – тело“ Декарта у Спи-

нозы становится параллельным движением двух импульсов внутри 

одной субстанции. В другом месте принцип параллелизма Спиноза 

выражает с еще большей определенностью: „душа и тело составляют 

одну и ту же вещь, в одном случае представляемую под атрибутом 

мышления, в другом случае – под атрибутом протяжения“6. 

В рамках данной работы нас интересует не оппозиция дуа-

лизма Декарта – монизму Спинозы. Важен более локальный вопрос: 

каковы следствия для определения роли и места „страстей“, исходя 

из так определенной метафизики? Если картезианство утверждает 

иерархизированное различие души и тела, то вводимый Спинозой 

принцип параллелизма оказывает существенные влияние на понима-

ние иной роли и другого значения аффектов. И главным отличием от 

Декарта становится следующее методологическое предостережение, 

которое внутри картезианства теряет всякий смысл: „никто, однако, 

не будет в состоянии адекватно и отчетливо понять это единство [тела 

и души – О.Г.], если наперед не приобретет адекватного познания 

о нашем теле“7. Если у Декарта вопрос о „страстях“ упирается в проб-

лему души, то по Спинозе корректное понимание „аффекта“ воз-

можно лишь при особом внимании к телу. 

Здесь следует уточнить, что у Спинозы речь идет не об онто-

логической, а об эпистемологической первичности тела (как задачи 

для исследователя). Несмотря на то, что по Спинозе тело и душа – это 

 
4 Рене Декарт: Страсти души, Сочинения, Санкт-Петербург 2015, с.562. 
5 Бенедикт Спиноза: Спиноза Бенедикт: Политический трактат, Сочине-

ния в 2-х томах. Том II. Санкт-Петербург 2006, с.293, 294. 
6 Там же, с.337. 
7 Там же, с.299. 



ОЛЕГ ГОРЯИНОВ 
 

 

 244 

лишь разные атрибуты единой субстанции, акцент, сделанный на 

теле, является важным уточнением, которое и позволяет дать теории 

аффектов Спинозы материалистическое содержание (и тем самым 

выйти за рамки разговора об эмоциях как эфемерных треволнениях 

души). Именно данное уточнение позволяет корректнее понять 

мысль философа, согласно которой „под аффектами я разумею со-

стояния тела, которые увеличивают или уменьшают способность 

самого тела к действию“8. Такое определение аффектов дано в самом 

начале третьей главы. Его стоит сравнить с определением аффекта, 

которое дается в самом завершении той же главы: „аффект, называе-

мый страстью души, есть смутная идея, в которой душа утверждает 

большую или меньшую, чем прежде, силу существования своего тела 

или какой-либо его части“9. Хотя, как уже было отмечено, для Спи-

нозы нет онтологического различия между душой и телом (потому 

что и то и другое представляет собой две формы выражения единой 

субстанции), симптоматично, что данное сначала определение аф-

фекта акцентирует внимание именно на телесном атрибуте и лишь 

в конце речь идет об аффекте как об идее. Исследовательская уста-

новка очевидна: познание начинается с тела и лишь затем движется 

в сторону идей. 

Приведенные выше определения аффекта со всей ясностью 

показывают, что критерием для различения аффектов по Спинозе 

является степень выражения сил, уровень реализации потенций 

(„увеличивают или уменьшают способность тела“). То есть аффект – 

это такое состояние тела/души, которое распознается по большей 

и меньшей способности к действию относительно текущего состоя-

ния. Аффект есть то, что позволяет измерять движения, направлен-

ные в сторону большей активности или увеличение пассивности. 

Именно такое различие дает основание для базового ценностного 

утверждения в Этике Спинозы. Лишь те аффекты определяются как 

позитивные, которые сопряжены с удовольствием („удовольствие 

есть переход человека от меньшего совершенства к большему“). Тогда 

как негативные – это те, которые влекут неудовольствие („неудоволь-

ствие есть переход человека от большего совершенства к меньше-

му“)10. Здесь следует быть аккуратным с появлением риторики гедо-

 
8 Там же, с.335 (курсив мой – О.Г.). 
9 Там же, с.391 (курсив мой – О.Г.). 
10 Там же, с. 381. 



ПОЛИТИЧЕСКИЕ СЛЕДСТВИЯ АФФЕКТА „СОСТРАДАНИЯ“… 
 

 

 245 

низма в тексте Спинозы. Вопрос об удовольствии не связан с удовле-

творением индивидуальных потребностей, а напрямую вытекает из 

онтологического значения такого понятия как conatus, что представ-

ляет собой некоторую безличную силу.  
 

Conatus это онтологическая тенденция, которая включает упор-

ство и сохранение вещи в своем собственном бытии. … Если conatus 

это онтологическая тенденция разума и тела одновременно, то аф-

фекты не могут быть действия тела или страстями души11. 

 

Катрин Малабу, комментируя различие между картезианским 

и спинозистским пониманием аффектов, обращает внимание на без-

личный характер понятия аффекта у Спинозы, что позволяет увели-

чить дистанцию концепции автора Этики от аргументации Декарта. 

„Что потрясает, когда мы читаем 3-ю книгу Этики, так это то, что ин-

дивидуальный субъект строго говоря никогда не становится местом 

(действия) аффектов. Это не субъект – слово, которое Спиноза не ис-

пользует – аффектирован“12. Данное уточнение Малабу следует при-

нимать во внимание, чтобы окончательно отмежевать подход Спи-

нозы от разновидности гедонизма, когда он пишет про удовольствие. 

Другими словами, критерий различения аффектов с точки зрения 

большего или меньшего удовольствия следует понимать онтологи-

чески, то есть как положение/состояние относительно большей или 

меньшей приближенности к адекватному выражению/пониманию 

единой субстанции (Бога). Активность тела/души сопряжена с нали-

чием адекватных идей, пассивность – означает давление идей неаде-

кватных: „пассивность проистекает из грустных аффектов и уменьше-

ния наших возможностей“13. 

Именно в свете выше предложенного краткого эскиза теории 

аффектов Спинозы становится понятнее его критика такого аффекта 

как сострадание. Радикальное по своему содержанию утверждение, 

что „сострадание в человеке, живущем по руководству разума само по 

себе дурно и бесполезно“14, объясняется именно причинами, связан-

ными с проблемой активности/пассивности: такое состояние тела/ду-

 
11 Catherine Malabou, Adrian Johnston: Self and Emotional Life. Philosophy, 

Psychoanalysis, and Neuroscience. Columbia University Press, 2013, р.38. 
12 Ibidem, р. 35. 
13 Ibidem, p.39. 
14 Бенедикт Спиноза: Этика, с.428. 



ОЛЕГ ГОРЯИНОВ 
 

 

 246 

ши как сострадание, согласно Спинозе, влечет уменьшение способ-

ности к действию и преобладание неадекватных идей. Такое состоя-

ние, влекущее за собой бессилие, Спиноза называет рабством, что 

и позволяет увидеть в его теории аффекта политическое (а не мораль-

ное) значение, на которое отдельно обращает внимание в своем ком-

ментарии Жиль Делёз, показывая, как за иерархией страстей в дей-

ствительности скрывается вопрос о власти. 
 

Всем своим творчеством Спиноза не перестает осуждать три типа 

персонажей: человек в мрачном состоянии; человек, эксплуатирую-

щий мрачные состояния и нуждающийся в них, дабы учредить собст-

венную власть; и, наконец, тот, кто омрачен человеческими усло-

виями и темными человеческими страстями вообще. Раб, тиран 

и священник. … Шаг за шагом Спиноза прослеживает ужасное сцеп-

ление мрачных состояний: сначала уныние само по себе, а потом не-

нависть, отвращение, страх, осмеяние, отчаяние, жалость…15. 

 

Как видно из приведенной цитаты, сострадание оказывается 

в ряду мрачных состояний, которое лишает человека способности 

быть активным, напротив, увеличиваяего пассивность, что вступает 

в противоречие с самой сущностью человека – желанием, тем самым, 

идя наперекор базовому онтологическому принципу спинозизма – 

conatus’у как упорству вещи в собственном бытии. Таким образом, 

сострадание дурно и бесполезно, так как такое состояние лишает его 

способности к активному действию, то есть такому состоянию, ко-

торое соответствует, а не противоречит логике conatus’а. 

Подобная аргументация Спинозы и следующего за ним Делёза 

могла бы оказаться убедительной и достаточной, если бы не „слепое 

пятно“ метафизической убежденности в ценности активности/спо-

собности к действию как таковой. Почему следует согласиться с тем, 

что активность есть неизбежно добродетель, тогда как пассивность 

непременно ведет к рабству? Если главный императив Этики, со-

гласно Делёзу, можно свести к положению, что „этическая радость – 

коррелят спекулятивного утверждения“16, то за подобным подходом 

проступает его проблематичная связь с другой ключевой концепцией 

 
15 Жиль Делёз: Спиноза, в: Эмпиризм и субъективность: опыт о человече-

ской природе по Юму. Критическая философия Канта: учение о способ-

ностях. Бергсонизм. Спиноза, Москва 2001, c.346-347. 
16 Там же, c.350. 



ПОЛИТИЧЕСКИЕ СЛЕДСТВИЯ АФФЕКТА „СОСТРАДАНИЯ“… 
 

 

 247 

XVII века: субъективностью понятной в оптике зарождающегося ка-

питализма – фигуре Homo Economicus. Не случайно, именно с таки-

ми фигурами как Спиноза (и Ницше) современные теоретики связы-

вают возникновение традиции философии утверждения. Речь идет 

о том, что, например, Бенджамин Нойз охарактеризовал как „аффир-

мативизм“ современной теории17, который стал „общим местом“ ряда 

концепций, работающих с наследием Спинозы и Ницше (современ-

ные версии философии витализма). В рамках такого подхода логика 

утвердительной силы (и отвержение негативности) питается догмати-

ческой убежденностью в позитивной роли активности самой по себе. 

С точки зрения политических последствий такого рода метафизики 

отсюда легко выстраивается маршрут до фигуры Homo Economicus, 

то есть такой модели субъективности, в рамках которой направлен-

ность на реализацию собственного интереса оказывается единствен-

ным критерием отбора желанных состояний. Благо здесь понимается 

как то, что способствует большему числу действий, связей, контак-

тов18. Согласно гипотезе данной работы такая связка – от Спинозы 

(и Ницше с Делёзом) до капиталистического самодовольства „чело-

века экономического“, является ложным маршрутом, если принять 

во внимание некоторые существенные нюансы теории аффекта Спи-

нозы. Но чтобы их прояснить, потребуетсясовершить обходной ана-

литический маршрут через теорию аффектов такого спинозиста-

делёзианца как Брайан Массуми. 

 

Темпоральность аффекта 

Во втором приложении к книге Чему животные учат нас 

в политике?, в тексте Зоо-логия игры, Массуми пытается прояснить 

политический тупик любых форм сентиментальности (вплоть до их 

логической связки с фашизмом). Отталкиваясь от анализа Грегори 

Бейтсона ситуации встречи человека с животным в зоопарке, канад-

ский философ указывает на ключевую роль идентификационной 

проекции в деле установления комфортных отношений пары чело-

век-животное: 

 
17 См.: Benjamin Noys: The Persistence of the Negative. A Critique of Contem-

porary Continental Theory. Edinburgh University Press 2010. 
18 Подробнее критику фигуры „Homo Economicus” в свете указанной пробле-

матики см.: Олег Горяинов: Право имеющий. К критике политической 

теологии. Санкт-Петербург 2018, c.22-29. 



ОЛЕГ ГОРЯИНОВ 
 

 

 248 

 

все возможное делается ради побуждения общественности 

к идентификации себя с животным в зоопарке» и именно «операция 

идентификационной проекции … добавляет сентиментальную от-

делку к социопатическому наслоению, свойственному зоопарку19. 

 

Анализ структуры зоопарка как парадигмы ситуации чувственной 

субъективации важен здесь с точки зрения утверждаемого Массуми 

различения между эмоциональностью и аффективностью. Согласно 

его подходу на стороне первого понятия оказываются клиширован-

ные модели симпатии, облегчающие процесс узнавания себя в другом 

человеке, тогда как второй понятийный ряд („аффект витальности“ 

в терминах самого Массуми) характеризуется излишком, который не 

вписывается в уже существующие модели чувственной вовлечен-

ности. Иначе говоря, согласно анализу Массуми, аффективное про-

тиворечие, с которым сталкивается посетитель зоопарка, заклю-

чается в том, что любая непредсказуемость аффекта, характери-

зующегося эксцессом, чрезмерностью, неопределенностью, гасится 

логикой идентификаций, предлагающей уже заранее готовые ва-

рианты (со)отношения себя с другим. Именно сентиментальности от-

водится в этом процессе ключевая роль. 
 

Человеческая сентиментальность здесь меняет комплекцию. Она 

высвечивает должным образом конвертированный категориальный 

аффект и избирательно выделяет его тематическое „что“. Это пре-

уменьшает значение сингулярного «как» элемента аффекта виталь-

ности. Типичность ситуации превозносится над её сингулярностью 

и заглушает её динамизм. … Эта интериоризирующая конверсия 

трансиндивидуального аффективного комплекса в валюту конвен-

циональных человеческих эмоций передает ситуацию во власть чело-

веческой политики. Она переводит животную симпатию в челове-

ческую эмоцию20. 

 

Здесь следует корректно прочитать разворачиваемую Массуми 

оппозицию. „Животная симпатия“ противополагается „человеческой 

эмоции“ как источник силы, позволяющий преодолеть конститутив-

ный консерватизм всякой сентиментальности, то есть её политиче-

 
19 Брайан Массуми: Чему животные учат нас в политике? Пермь 2019, 

c.92. 
20 Там же, c.100. 



ПОЛИТИЧЕСКИЕ СЛЕДСТВИЯ АФФЕКТА „СОСТРАДАНИЯ“… 
 

 

 249 

скую реакционность. Речь идет не об идеологической окраске (той 

или иной) сентиментальности в определенные тона, а об указании на 

логической следствие любой (!) сентиментальности как таковой: „ти-

пичность темы становится весомее всего. Сингулярный изобретатель-

ный потенциал задвигается. … Такое производство […] гарантирует, 

что происходящее в итоге будет переоснованием прежнего поряд-

ка“21. И все происходит так именно потому, что „человеческая эмоция 

– чувство, вынужденное повторять само себя в известных пределах“. 

Тогда как „сентиментальность обставляет все так, будто бы нет иных 

вариантов, кроме уже известных“22. Политический тупик сентимен-

тальности – это тупик всегда-уже заранее известных сценариев. 

Таким образом, политическая патология сентиментальности 

заключается в том, что её давление сокращает горизонт возможно-

стей: в рамках подобной эмоциональной настроенности логика иден-

тификационных проекций влечет полную атрофию радикального во-

ображения, направленного на преобразование порядка вещей. Мас-

суми не случайно регулярно по ходу повествования апеллирует к гол-

ливудской мелодраме как образцу логики повторения в пределах уже 

данного: всякая история, поставленная в рамках данного жанра, это 

всегда-уже хорошо знакомая история, предлагающая уютную ампли-

туду эмоциональной настроенности. Индивидуальная эмоция вписа-

на в рамки уже наличных вариантов. Фашистский потенциал сенти-

ментальности заключается в том, что лёгкость узнавания себя в дру-

гом (идентификационные проекции в пределах данных шаблонов), 

универсализирует и типизирует сингулярное, подводит нередуци-

руемое под понятие. В результате чего положение вещей гипостази-

руется в пределах уже имеющихся вариантов. Иными слова, в усло-

виях сентиментальности не может произойти ничего по-настоящему 

нового – то есть никакого (радикального) политического события. 

Приведенный краткий обзор аргументации Массуми позво-

ляет вернуться к критике аффекта сострадания у Спинозы, чтобы 

утончить аргументацию, предложенную в Этике. А именно, указать 

на то, что за апологией активных состояний скрывается логика от-

личная от перманентной реализации своего „интереса“ фигурой 

вроде Homo Economicus. 

 
21 Там же, c.100-101. 
22 Там же, c.102. 



ОЛЕГ ГОРЯИНОВ 
 

 

 250 

В 14-й главе работы Спиноза и проблема выражения с приме-

чательным названием Что может тело? Делёз, обращаясь к разли-

чию между способностью страдать и способностью действовать, ука-

зывает на следующий аспект: „У Спинозы, на более глубоком уровне, 

способность страдать не выражает ничего позитивного. В любом пас-

сивном аффективном состоянии есть что-то воображаемое, мешаю-

щее ему быть реальным“23. Помня о том, что „наша сила страдать 

ничего не утверждает“, что „она – ограничение нашей способности 

действовать“24, это незначительное, на первый взгляд, уточнение Де-

лёза о связи между пассивным аффективным состоянием и уровнем 

воображаемого, мешающим ему быть реальным, позволяет совер-

шенно иначе расставить акценты в подходе самого Спинозы. 

Классификация аффектов на дурные и полезные с точки зре-

ния их связи с активностью, способностью действовать, опирается не 

на апологию любого действия вообще, а лишь на такие варианты ак-

тивности, которые претендуют на реальное, а не воображаемое изме-

нение порядка вещей. По Спинозе, пассивность не идентична бездей-

ствию. Пассивные аффективные состояния это такие действия, кото-

рые разворачиваются в пределах уже данного порядка вещей – это 

действия, которые ничего не меняют кардинальным образом. Сенти-

ментальность в терминах Массуми здесь оказывается предельно 

близкой состраданию Спинозы, так как и то и другое указывает на 

ограниченный горизонт возможностей. Если, согласно Спинозе, „спо-

собность действовать – единственное выражение нашей сущности“25, 

то моральное предписание сострадать лишает человека возможности 

выражения его собственной сущности, оставляет его в пределах такой 

„активности“, которая не оставляет следа, не влечет трансформаций 

в реальности. То есть сохраняет любой порыв в пределах воображае-

мого порядка. Проблема уже не в том, что действия подразделяются 

на дурные и хорошие, а в том, что одни действия остаются внутри су-

ществующих вариантов, тогда как по-настоящему активные по Спи-

нозе действия есть лишь те, которые вырываются за рамки status quo. 

Однако вопрос о (не)определенности сценария – это вопрос, который 

указывает на иную темпоральность. 

 
23 Жиль Делёз: Спиноза и проблема выражения, Mосква 2014, c.185. 
24 Там же.  
25 Там же, c.187. 



ПОЛИТИЧЕСКИЕ СЛЕДСТВИЯ АФФЕКТА „СОСТРАДАНИЯ“… 
 

 

 251 

Здесь следует отдельно обратить внимание на возникновение 

проблемы времени в проблеме разворачивания аффективного со-

стояния. Учитывая, что любое аффективное состояние пребывает во 

времени, необходимо дополнить аргументацию Спинозы темпораль-

ной перспективой описываемой ситуации. Если, как пишет Массуми 

в статье „Автономия аффект“, „Бергсона можно было бы продуктивно 

прочитать вместе со Спинозой“ 26, то эту рекомендацию следует по-

нять буквально – как призыв посмотреть на аргументацию Спинозы 

в свете работ автора „Творческой эволюции“. То есть обратить внима-

ние на отсутствующую в «Этике» часть, посвященную роли времени. 

При таком подходе именно горизонт консервативного упорства в по-

рядке данного оказывается предельно близок тому, что в философии 

Бергсона получило название сенсомоторной схемы. „Я называю 

своим настоящим мою установку по отношению к непосредственному 

будущему, мое непосредственно наступающее действие. Мое настоя-

щее, следовательно, сенсомоторно“27. Как известно, у Бергсона речь 

идет о категории „привычки“, которая управляет и направляет чело-

веческую „активность“ в русло уже предложенных заранее сценариев, 

которые превращают категорию будущего в вариации реализаций 

заранее определенных возможностей. В другом месте уже был пред-

ложен подробный обзор связи между политическим консерватизмом 

и силой сенсомоторной схемы, где этот анализ был осуществлен на 

примере онтологии кино28. Здесь же нам важно лишь указать на 

связь между критикой сострадания в Этике Спинозы и проблемой 

закрепления status quo. В ситуации аффекта, включенного в сенсо-

моторную схему „привычки“, когда последующая реакция уже зара-

нее известна внутри данных вариантов, устраняется сама возмож-

ность радикальной трансформации. 

С политической точки зрения, проблема аффекта сострадания 

заключается не в том, что он приводит к бездействию в буквальном 

смысле слова, а в том, что человеческая активность сохраняется в го-

ризонте уже данных вариантов сценария. В результате утверждение 

 
26 Brian Massumi: Parables for the Virtual. Movement, Affect, Sensation. Duke 

University Press, 2002, p.31. 
27 Анри Бергсон: Материя и память, Сочинения в четырех томах. Том 1. 

Москва 1992, c.248. 
28 См.: Олег Горяинов: Право имеющий. К критике политической тео-

логии. Санкт-Петербург 2018, c.63-73. 



ОЛЕГ ГОРЯИНОВ 
 

 

 252 

сострадания как нравственного ориентира оказывается эффектив-

ным инструментом производства социального конформизма. Пы-

таясь уточнить смысл 50-й теоремы, согласно которой сострадание 

дурно и бесполезно, полагаем, что на основании выше сказанного 

можно утверждать, что именно политические (по)следствия волно-

вали Спинозу в первую очередь, когда он отвергал этот аффект. Проб-

лема в том, что неспособность укротить или ограничить воздействие 

такого аффекта неизбежно будет сохранять состояние человеческого 

рабства. И здесь уместно вспомнить предостережение Спинозы из его 

незавершенного Политического трактата, согласно которому „не-

благоразумно поступают многие, стремясь устранить тирана, в то 

время как не могут быть устранены причины, вследствие которых 

князь превращается в тирана“29. Этика Спинозы и предложенная 

в ней критика отдельных аффектов должна быть понята как подгото-

вительная работа для прояснения причин – как рабства, так и неспо-

собности к подлинному политическому действию. 

 

 

REFERENCES: 
 

Bad'yu Alen: Etika: Ocherk o soznanii zla, Sankt-Peterburg 2006 (Бадью 

Ален: Этика: Очерк о сознании зла. Санкт-Петербург 2006). 

Bergson Anri: Materiya i pamyat', Sochineniya v chetyrekh tomah, T.1, 

Moskva 1992 (Бергсон Анри: Материя и память, Сочинения в че-

тырех томах, Т.1, Москва 1992). 

Dekart Rene: Strasti dushi, Sochineniya, Sankt-Peterburg 2015 (Декарт 

Рене: Страсти души, Сочинения, Санкт-Петербург 2015). 

Delyoz ZHil': Spinoza i problema vyrazheniya. Mосква 2014 (Делёз 

Жиль: Спиноза и проблема выражения, Mосква 2014). 

Delyoz ZHil': Spinoza in: Empirizm i sub"ektivnost': opyt o cheloveche-

skoj prirode po YUmu. Kriticheskaya filosofiya Kanta: uchenie o spo-

sobnostyah. Bergsonizm. Spinoza, Moskva 2001 (Делёз Жиль: Спи-

ноза, в: Эмпиризм и субъективность: опыт о человеческой при-

роде по Юму. Критическая философия Канта: учение о способ-

ностях. Бергсонизм. Спиноза, Москва 2001). 

 
29 Бенедикт Спиноза: Политический трактат. Сочинения в 2-х томах. 

Том II. Санкт-Петербург 2006, с.271. 



ПОЛИТИЧЕСКИЕ СЛЕДСТВИЯ АФФЕКТА „СОСТРАДАНИЯ“… 
 

 

 253 

Goryainov Oleg: Pravo imeyushchij. K kritike politicheskoj teologii. 

Sankt-Peterburg 2018 (Горяинов Олег: Право имеющий. К критике 

политической теологии. Санкт-Петербург 2018). 

Malabou Catherine, Johnston Adrian: Self and Emotional Life. Philo-

sophy, Psychoanalysis, and Neuroscience. Columbia University Press 

2013. 

Massumi Brajan: CHemu zhivotnye uchat nas v politike? Perm' 2019 

(Массуми Брайан: Чему животные учат нас в политике? Пермь 

2019). 

Massumi Brian: Parables for the Virtual. Movement, Affect, Sensation. 

Duke University Press 2002. 

Noys Benjamin: The Persistence of the Negative. A Critique of Contem-

porary Continental Theory. Edinburgh University Press 2010. 

Rans'er ZHak: Eticheskij povorot v estetike i politike v: Razdelyaya chuv-

stvennoe. Sankt-Peterburg 2007 (Рансьер Жак: Этический поворот 

в эстетике и политике в: Разделяя чувственное. Санкт-Петер-

бург  2007). 

Robin Kori: Strah. Istoriya politicheskoj idei. Москва 2007 (Робин Кори: 

Страх. История политической идеи. Москва 2007). 

Spinoza Benedikt: Sochineniya v dvukh tomakh. Sankt-Peterburg 2006 

(Спиноза Бенедикт: Сочинения в двух томах. Тома 1 и 2. Санкт-

Петербург  2006). 

The Politics of Compassion. Edited by Michael Ure, Mervyn Frost. Rout-

lendge, 2014. 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 

Самарская гуманитарная академия (Самара, Россия) 
 

ORCID 0000-0003-2710-5163 

email: iv@webvertex.ru 

 

 

 

ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ  

АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ* 

 

HYPE: PRODUCTION AND CONSUMPTION  

OF AFFECT BY THE COLLECTIVE BODY 

 

 

Abstract: 

The paper analyzes the phenomenon of hype by summing up the research project-

tions in this field and suggests a new concept of "collective body" understood as an 

effect of stochastic disorder of the hype. The formation of new anthropological 

standards are visible in the hype as in the dynamic media system. It is important 

that the core of these anthropological standards is the affects produced and con-

sumed by the collective body. An assumption is made that different affects work 

differently, and on this basis a higher intensity of the hype associated with victims 

is justified. This article also puts forward the thesis that it is the collective body 

that is being affectively experienced that is the main motivation of the participants 

of the hype, being a semantic horizon, which also directly influences the construc-

tion of the social order.  

 

Keywords: hype, collective body, self-reference, affect, resonance, media logic, 

ritual, victim 

 
* Публикация подготовлена при финансовой поддержке РФФИ в рамках на-
учно-исследовательского проекта РФФИ № 19 011 00872 „Философская ан-
тропология жертвы: сакрализация, управление, дизайн“. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 255 

 

Изучая работу социальных аффектов, разворачивающиеся во-

круг травматических событий, отмеченных жертвами, мы не могли 

не обратить внимание на специфическое явление, сопутствующее 

точкам коммуникативной интенсивности в современном медиа про-

странстве – хайп. «Без хайпа современной жертвы нет как ставшего; 

с помощью хайпа конструируются такие групногабаритные структу-

ры как коллективная травма, поскольку хайп способен вбирать в себя 

сообщество в любом масштабе и демонстрировать его»1. Производ-

ство аффекта внутри хайпа многомерно и неоднозначно – хайп выра-

стает на волне аффекта, производит его и подпитывается им. В русле 

современной экономики коллективный аффект опознается как цен-

ный ресурс; это сырье, которое можно конвертировать в деньги, 

в энергию, во власть. Возможность манипулировать коллективным 

аффектом – заманчивая высота, взять которую желают очень многие. 

Поэтому хайп находится в центре общественного внимания (где ему 

и положено быть по определению), однако рефлексия по его поводу 

основательно запаздывает, оставляя белые пятна в понимании струк-

туры и механизмов действия хайпа. В данной статье мы попробуем 

разобраться в устройстве хайпа через суммирование аналитических 

проекций в этой области, а также проблематизировать коллективное 

тело как устойчивый эффект стохастического беспорядка хайпа. 

Структура статьи выстроена следующим образом. Мы начнем 

с описания немногочисленных русскоязычных научных текстов 

о хайпе и выйдем на проблематизацию коллективного тела как но-

вого концепта. Далее мы рассмотрим историю концептуализации 

хайпа в поле западной исследовательской традиции, очерчивая по-

нятийное поле по возможности широко и устанавливая критическую 

дистанцию. Следующим шагом мы выстроим анатомию хайпа, про-

веряя, насколько в его архитектуру вписывается концепт коллектив-

ного тела и в какой зависимости располагается производство/потреб-

ление аффекта. В последней части статьи мы суммируем результаты 

и предложим альтернативное понимание механизмов хайпа. 

 

*   *   * 

 
1 Елена Иваненко: Дизайн жертвы. „Международный журнал исследований 

культуры”. Научное рецензируемое электронное издание 2017, № 4(29).  



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 256 

Русскоязычное научное поле довольно инертно в отношении 

хайпа как исследовательской проблемы и не предлагает каких-то 

оригинальных решений. Возможно, это связано с тем, что хайп для 

отечественной ментальности завяз в статусе «заимствованного сло-

ва» и соответственно «заимствованной проблемы», и, к сожалению, 

нередко оценивается как маркер сугубо молодежной субкультуры, 

примитивной и не заслуживающей особого внимания. Это, разу-

меется, не так, но исследования хайпа у нас остаются точечными и со-

пряжены с прикладными задачами той или иной дисциплины. За по-

дробным филологическим анализом распространения понятия 

«хайп» в современном русском языке отсылаем к статье филолога 

Дмитрия Самарина «Хайп как современный медиафакт в простран-

стве языка и культуры: за и против»2. Самарин делает вывод 

о несоответствии природы хайпа его расхожему пониманию как «ре-

кламной шумихи»:  
 

И речь при этом идет не столько о рекламе и продвижении ком-

мерческих проектов или же об образах отдельных личностей в со-

циальных сетях. Очевидно, что хайп уже стал скорее своеобразной 

реакцией на постоянное ускорение темпа жизни3.  

 

Медиасоциолог Александр Ефанов, опираясь на свои исследо-

вания моральных паник и их влияние на социальное пространство, 

описал хайп как новый коммуникационный тренд, характерный для 

современных реалий общественной жизни. Для предметной аргумен-

тации своей концепции Ефанов предложил к рассмотрению несколь-

ко кейсов российских медиа4, однако теоретической экспликации фе-

номена хайпа автор не делает, сводя его к «PR-стратегии». Отмечен-

ный Ефановым в качестве характерной особенности хайпа синтез 

«политических/идеологических/культурных архетипов» и «нового 

ракурса, иного взгляда» остается без объяснений, равно как не про-

ясняется «неизбежная эфемеризация» хайпа. Более оригинальную 

интерпретацию природы хайпа предлагает блогосфера – в тексте ана-

 
2 Дмитрий Самарин: Хайп как современный медиафакт в пространстве 

языка и культуры: за и против, „Вестник Череповецкого государственного 

университета“ 2019, № 4 (91), с.83-90. 
3 Дмитрий Самарин: ibidem, с.88. 
4 Александр Ефанов: Хайп как новый коммуникационный тренд, URL: 

http://www.discourseanalysis.org/ada20_1/st148.shtml (14.10.2019). 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 257 

литика Алексея Ёжикова «Хайпономика, или Экономика ажио-

тажа»5 выдвигается идея хайпа как несущего ресурса современной 

экономики: «кровью экономики XXI века стал именно хайп». Ёжиков 

задает историческую и структурную перспективы феномена хайпа, 

а также дает немало иллюстраций и примеров, выводя в итоге хайп 

как явление в новый горизонт смыслов: «хайп отвязался от чисто мо-

нетарной ценности, став самодостаточным, а мы к этому ещё не гото-

вы», а также очерчивает новый социальный кластер, характерный 

для хайпа: «Хайп очень часто производится большим количеством 

людей, незнакомых друг с другом и имеющих различные интересы. 

Эта общность не является иерархической и существует только на 

время хайпа». Это интригующее «большое количество людей», обо-

значенное стохастической случайностью совместного существования, 

остается пределом статьи Ёжикова, и явно расположено в зоне отсут-

ствия адекватных средств анализа и описания. На наш взгляд, это не 

случайно, так как направляет вектор исследования в самое ядро не 

проясненного вопроса о хайпе, которое мы обозначим в статье как 

«коллективное тело».  

Коллективное тело – это концепт, описывающий устойчивый 

эффект, производимый самореферентным аффективным резонансом 

совместной работы всех субъектов, причастных к медиасфере, причем 

данные субъекты могут быть заданы исходя из контекста резонанса. 

Коллективное и индивидуальное понимаются здесь не как две от-

дельных субстанции, но как два динамических режима существова-

ния, в которые может быть втянут любой актор взаимодействия. 

Границы коллективного тела очерчиваются темой хайпа, и нередко 

кристаллизуются в виде лозунга или тега, например #jesuischarlie, 

или #ямыиванголунов, или #ямытолстыйкот, и в качестве таковых 

вполне могут быть наблюдаемыми и подвергнутыми количествен-

ному анализу. Медиасфера понимается как среда и старых, и новых 

медиа, но последних в особенности, так как они содержат техниче-

ские возможности для усиления резонанса, в частности многоликую 

функцию to share, а также ресурс больших данных, позволяющий 

упрощать самодиагностику. Коллективное тело не равно сумме участ-

ников совместной работы, но производимый аффект переживается 

 
5 Алексей Ежиков: «Хайпономика», или «Экономика ажиотажа», URL: 

https:// medium.com/russian/хайпоно мика-или-экономика-ажиотажа-

12d11005b 71f (14.10.2019). 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 258 

как на коллективном, так и на индивидуальном уровнях6. Коллек-

тивное тело существует только в актуальной фазе и не может быть ар-

хивировано; будучи актуальным, оно производит огромное количе-

ство нестабильной энергии аффекта, которая может быть трансфор-

мирована в социальное действие (созидающее или деструктивное), 

монетизирована, или накоплена в качестве распределенного опыта 

на индивидуальном уровне. Последнее характеризуется состоянием 

эмоционального истощения (чувство усталости и опустошенности, 

известное как «экзистенциональное похмелье»), которое в перспек-

тиве может с большей легкостью перейти в очередную фазу эмоцио-

нальной активности7. Понятие энергия аффекта очень важно для 

понимания сути коллективного тела, и мы с осторожностью попы-

таемся задать его значение в данной статье, обозначив троякую гра-

ницу. Энергия аффекта в нашей интерпретации, с одной стороны, 

близка понятию «эмоциональной энергии», предложенному социо-

логом Рэндэлом Коллинзом (Randall Collins):  
 

Это континуум, ранжированный от верхнего предела доверия, эн-

тузиазма, хорошего самочувствия, через средний уровень обычной 

нормальности, к нижнему пределу подавленности, отсутствия ини-

циативы и плохого самочувствия. Эмоциональная энергия схожа 

с психологическим концептом "драйва", но имеет особую социальную 

направленность8.  

 

 
6 По своему характеру этот концепт близок к понятию преизбытка (redun-

dancy) Клода Шеннона, основателя теории информации: когда информа-

ционный поток перенасыщен шумами и сам воспринимается как шум, зна-

чение тем не менее транслируется через преизбыток, привнесенный в дан-

ный поток информации. (См. Michelle Effros: Claude Shannon: His Work and 

Its Legacy URL:https://www.itsoc.org/resources/Shannon-Centenary/shannon-

work-legacy-paper (21.10.2019)).  
7 Неустранимость пережитого опыта коллективного тела описывается 

в статье Энн Харди (Ann Hardy) Механизмы медиашторма: «После Шарли 

Эбдо мы все живем в перманентном модусе это-возможно-повторится». 

Ann Hardy: The mechanisms of media storms, in: From Media Hype to Twitter 

Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. 

Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.134. 
8 Randall Collins: Interaction Ritual Chains, Princeton University Press 2004, 

р.108. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 259 

С другой стороны, «энергия» в контексте хайпа сближается 

с аристотелевским понятием энергейа, обозначающим буквально 

производное от работы человека, его направленную деятельность, 

и впоследствии переведенного Фомой Аквинским как actus. Третью 

границу определения энергии аффекта весьма заманчиво оставить 

открытой в направлении создания математической модели, способ-

ной описать ее поведение и вывести прямую зависимость энергии от 

массы коллективного тела (да-да, есть подозрение, что все гениаль-

ное просто). Взаимную зависимость аффективного резонанса, энер-

гии аффекта и коллективного тела мы предлагаем описывать в тер-

минах ритуала (вслед за Коллинзом) и перформатива (вслед за Джу-

дит Батлер9). Способом исполнения ритуала и подачи перформатива 

мы будем считать дизайн10, осуществляемый распределенно, понятый 

в перспективе теории produsage. Подытоживая, можно сказать, что 

коллективное тело – заметная величина в ландшафте социального, 

оказывающая прямое или непрямое воздействие на социальное поле; 

значение этой величины продолжает расти, равно как разрастаются 

его возможности и функции, и увеличивается его узнавание в обще-

стве. В данной статье мы также попробуем проверить тезис, что имен-

но аффективно переживаемое коллективное тело является основной 

мотивацией участников хайпа, являясь смыслообразующим горизон-

том, который также напрямую влияет на конструирование социаль-

ного порядка.  

Следует сделать последнее замечание, поясняющее генеало-

гию концепта. Понятно, что коллективное тело производится не 

только хайпом, и как понятие, конечно же, шире производных медиа-

среды – оно восходит к краеугольному камню карнавальной теории 

 
9 Джудит Батлер: Заметки к перформативной теории собрания. Москва 

2018. 
10 Мы предлагаем понимать это слово в более широком смысловом оттенке, 

близком к английскому значению design, переводимого как проектирова-

ние и разработка, и включающего как процесс деятельности, так и ее ре-

зультат. Дизайн в таком случае оказывается шире границ эстетики и инди-

видуального и включается в сферу практики и совместного конструирова-

ния. См. Елена Иваненко: Дизайн жертвы. „Международный журнал иссле-

дований культуры“. Научное рецензируемое электронное издание. № 4(29) 

2017. 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 260 

М. Бахтина11. Тем не менее, наш концепт содержит свою специфику, 

и к карнавальному телу полностью не сводим, хотя и имеет с ним об-

щие точки пересечения. Еще одна линия преемственности данного 

концепта уходит в корпус текстов (пост)структуралистского толка: 

коллективное тело наследует радикальное переосмысление телесно-

сти, начатое в работах Жиля Делеза и Феликса Гваттари (создавших 

концепт «тело без органов»12), Жана-Люка Нанси (проблематизиро-

вавшего особое социальное состояние «мы», every-body13) и Мишеля 

Фуко (концептуализировавшего структуры взаимодействий тела 

и биовласти14). Фукольдианское виденье телесности и его встроен-

ность в архитектуру биополитики мы довольно подробно рассматри-

вали ранее – например, в статье «Характеристики „жертвенного тела” 

в горизонте биополитики и информационных технологий»15; здесь 

же напомним только про принцип паноптизма (в нашем случае 

и цифрового в том числе), как элемента биополитики, наиболее важ-

ного для понимания специфики коллективного тела, обеспечиваю-

щего возможность его масштабирования.  

Для чего мы вводим еще один компонент в и без того неясную 

формулу хайпа? Чтобы ответить на этот вопрос, следует обратиться 

к более основательной традиции работы с хайпом как предметом тео-

ретического изыскания, а именно к работам европейских и американ-

ских ученых. На наш взгляд, во многих концепциях присутствие 

такого понятия как «коллективное тело» смогло бы продвинуть 

 
11 «Явление раздвоения традиционного (чаще всего народно-праздничного) 

образа очень распространено во всей мировой литературе. Общая формула 

этого явления такова: образ, сложившийся и развивавшийся в условиях гро-

тескной концепции тела, то есть тела коллективного и всенародного, приме-

няется к частно-бытовой телесной жизни классового человека». См.: Миха-

ил Бахтин: Творчество Франсуа Рабле и народная культура средневековья 

и Ренессанса. Москва 2015. 
12 Жиль Делёз, Феликс Гваттари: Анти-Эдип: Капитализм и шизофрения, 

Москва 2007. 
13 Жан-Люк Нанси: Сегодня, Ad Marginem ’93. Mосква 1994, с.148-164. 
14 Мишель Фуко: Воля к истине: по ту сторону знания, власти и сексу-

альности. Работы разных лет. Москва 1996. 
15 Елена Иваненко: Характеристики "жертвенного тела"в горизонте 

биополитики и информационных технологий (на материале современных 

фантастических блокбастеров), „Вестник самарской гуманитарной ака-

демии”. Серия: Философия, Филология. 2019, № 1 (24), с.31-54. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 261 

исследование дальше и полнее объяснить работу «черного ящика» 

под названием хайп. Кроме того, оптика философской антропологии 

может позволить найти ряд дополнительных фрагментов в устрой-

стве хайпа, что представляется весьма важным. 

 

*   *   * 

История концептуализации хайпа как научного понятия начи-

нается с 2004 года с диссертации Петера Вастермана (Peter Vaster-

man), медиа-социолога из Амстердама, который впервые обособил 

хайп, отличив его от сходного медиа-феномена, известного как мо-

ральная паника. Его работа «Медиа-хайп. Самоусиливающиеся но-

востные волны, стандарты журналистики и конструирование со-

циальных проблем»16 перезапустила целый сектор гуманитарных ис-

следований, позволив выйти на новый уровень описания современ-

ной социальной действительности. Главное достижение Вастермана 

– это признание за хайпом особой структуры самореферентного кол-

лективного внимания, а также прямого влияния этой структуры на 

современный медиаландшафт. Не менее важным шагом стала ини-

циированная Вастерманом работа по детальному междисциплинар-

ному исследованию феномена хайпа и связанных с ним трансформа-

ций социального пространства. В 2018 году результатом этой работы 

стала коллективная монография «От Медиа хайпа до Твиттер-

шторма»17, где предлагается множество проекций проблематизации 

феномена хайпа, подкрепленных количественными исследованиями 

в сферах социологии, психологии, криминологии, экономики и ши-

рокого спектра медиа-наук. В преамбуле к книге Вастерман сводит 

эти проекции воедино, помещая в центр проблематизации хайп как 

особый самоусиливающийся процесс, развивающийся наподобие но-

востной волны, но отличающийся от нее взрывной динамикой, ко-

ротким временем существования и диспропорцией освещения собы-

 
16 Peter Vasterman: Media-hype. Self-reinforcing news waves, journalistic stan-

dards and the construction of social problems. „European Journal of Communi-

cation” 2015, 20 (4), p.508-530. 
17 From Media Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact on 

Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, 

p.395. 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 262 

тия18. Вастерман, отмечая необходимость нового подхода к определе-

нию хайпа, указывает на несостоятельность его определения только 

лишь через интенсивность новостного охвата какого-либо события – 

коротко говоря, всякий хайп сопряжен с медиаволной, но не всякая 

медиаволна порождает хайп. Так, например, драматические события 

типа войн или природных катаклизмов, всегда вызывают волну но-

востей, но, тем не менее, она не всегда становится хайпом.  
 

Возможно, лучше определять хайп не как новостную волну, но 

как специфический modus operandi, который включается в медиа под 

воздействием определенных обстоятельств19  

 

– пишет Вастерман. Поиск и исследование этих обстоятельств распо-

лагается в общем теоретическом горизонте, обозначенном концептом 

медиалогика.  

Концепт медиалогика был предложен американским социоло-

гом Дэвидом Альтейдом (David Altheide) (в соавторстве с Робертом 

Сноу) в 1978 году20, однако с некоторыми коррективами применяется 

к актуальному срезу медиа и сегодня. В общем и целом медиалогика 

это: 
 

общая теоретическая рамка для понимания природы, влияния 

и релевантности медиа и информационных технологий на социум21,  

 

это  
 

центр процессов социального конструирования реальности от-

дельными людьми, а также институциональная форма управления 

поведением организаций и общественными критериями нормаль-

ного и типического22.  

 

Продукты работы медиалогики используются обществом как 

«инструменты поддержки реальности» (reality maintenance tool). 

 
18 Peter Vasterman: Introduction. In: From Media Hype to Twitter Storm. News 

Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by Pe-

ter Vasterman. Amsterdam 2018, p.20. 
19 Peter Vasterman: ibidem, p.21. 
20 David L. Altheide & Robert P. Snow: Media Logic. Beverly Hills 1979. 
21 David L. Altheide & Robert P. Snow: ibidem. 
22 David L. Altheide & Robert P. Snow: ibidem. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 263 

В 2016 году Альтейд в рамках конференции по ревизии концепта «ме-

диалогика» отметил постоянно возрастающую скорость медиации со-

циального порядка, приводящую к встроенности всякого социаль-

ного действия в медиатехнологии, и, как результат, к отчетливо за-

метной грамматике медиакоммуникации. Эта тенденция особенно 

характерна для политической сферы – в 2005 году аналитик медиа 

Тимоти Кук (Timothy Cook) вычленяет парадокс медиации политики:  
 

политики могут выигрывать ежедневные сражения с медиа за ре-

презентацию на собственных условиях, но в конечном итоге проиг-

рывают войну, так как в конце концов именно медиастандарты до-

стойного новостей материала (newsworthy) становятся главным кри-

терием оценки политики и политиков23.  

 

Это приводит к «постепенному замещению политической ло-

гики медиалогикой»24. От себя добавим, что данный парадокс вполне 

может быть применен и к другим сферам человеческого – так, напри-

мер, практики тела, будучи транслированными в онлайн простран-

ство по определенному шаблону, оказывают обратное влияние на 

практики тела оффлайн, что уже опознано в виде феномена celebra-

ted body25. Тоже касается и аффективной сферы. Исследователь ме-

диакоммуникации Даррен Ингрэм (Darren Ingram) описывает эту 

тенденцию как медиасиндром, или рефлексивную медиацию, которая 

завязана на предложенной Альтейдом идее, что медиалогика, произ-

водя порядок и смысл, «втягивает общество в водоворот трансформа-

ций, изменяющих способ восприятия себя и окружающих»26. В ре-

 
23 Timothy E. Cook: Governing with the news:The news media as a political in-

stitution (2nd ed.). 

Chicago, IL: University of Chicago Press. 2005. P163 URL:http://pzwart1.wd-

ka.hro.nl/~franc/year2/finalproject/01_thesis-referendum_medialogs/ebo-

oks/Governing%20With%20the%20News_%20The%20News%20Media%20as%

20-%20Timothy%20E.%20Cook.pdf (22.11.2019). 
24 A. Schrott: Dimensions: Catch-all label or technical term. in K. Lundby (Ed.), 

Mediatization: Concepts, changes, consequences, New York 2009, p. 41-61. 
25 Luca Bifulco: The celebrated body: Celebrities, Market and Commodification. 

Bajo Palabra, 2017 URL https://www.academia.edu/35662023/The_Celebra-

ted_Body_Celebrities_Market_and_Commodification (26.06.2019). 
26 Darren Ingram: Media Logic(s) Revisited: Modelling the Interplay between 

Media Institutions, 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 264 

зультате, события из «реального» мира, например, криминальные, 

оказываются трансформированы в «массовый развлекательный 

вуайеризм, в разновидность murder porn»27. К слову сказать, данная 

тенденция к особой аффективно заряженной визуальной подаче ин-

формации отмечается широко во многих сферах, связанных с медиа-

цией, и нередко при этом маркируется знаком –porn (war-porn, sur-

vival-porn, food-porn и т.д.). Этот ход подчеркивает специфическую 

визуальную фасцинаторную составляющую, с неизменностью при-

сутствующую в той или иной степени в продуктах медиалогики и со-

природную другому характерному явлению медиапространства – 

снаффу. Как отмечает филолог Татьяна Казарина, рост популярности 

метафоры снафф в современной литературе означает состояние умов 

и позволяет приблизиться к концептуальным основаниям куль-

туры28. Мы уже описывали ранее эту особенность конструирования 

зрелища в медиа, и особую работу аффекта по поводу снафф-репре-

зентации29. Здесь важно отметить только, что снафф может быть по-

нят в контексте альтейдовского «способа смотрения» (way of looking), 

как особый угол показа события, под которым производится наи-

большее количество коллективного аффекта и как таковой он впи-

сывается в целую плеяду аффективных фасцинаторных практик, 

производимых медиалогикой.  

В данной статье мы воспользуемся наработками в этой сфере 

исследований медиалогики, но с одной существенной поправкой. 

Аналитическая перспектива, заданная Альтейдом, содержит руди-

ментарную дистинкцию на медиа-профессионалов и аудиторию, 

и в целом содержит отголоски линейной модели однонаправленной 

массовой коммуникации, заданной еще в середине XX века. Эта ду-

 
Media Technology and Societal Change. Edited by Thimm, C., Anastasiadis, M., 

Palgrave Macmillan 2018, p.124.  
27 David L. Altheide & Robert P. Snow: Media Logic. Beverly Hills, CA: Sage. 1979, 

p.11-13. 
28 Татьяна Казарина. Рождение метафоры, или что такое «снафф», 

URL:www.cirkolimp-tv.ru/articles/742/rozhdenie-metafory-ili-chto-takoe-snaff 

(11.11.2019). 
29 Елена Иваненко, Марина Корецкая, Елена Савенкова: Травма как зрели-

ще: нюансы биополитической сборки коллективного тела, в Философская 

антропология жертвы: от архаических корней к современным контек-

стам. Самара 2017, с.24-57. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 265 

альность не релевантна современности, где профессиональные медиа 

вынуждены адаптироваться к условиям постжурнализма30. Эта новая 

гибридная формация медиа с точностью выражена в кредо корпо-

рации Google – «экосистема цифровых новостей должна оставаться 

открытой»31. Этот императив опирается на беспрецедентные условия: 

«Скорость распространения новостей не имеет исторических парал-

лелей»32. Благодаря социальным сетям и высокой скорости связи 

стала возможной практика «парципаторного журнализма» или 

«гражданского журнализма» (citizen journalism)33; «рандомные акты 

журнализма» (random acts of journalism)34 описываются исследовате-

лями как особая реакция, сродни гражданскому долгу поделится све-

дениями. Статистика показывает, что Facebook и Twitter сегодня са-

мые главные новостные платформы35, более того, Twitter и Reddit 

стали официально использовать статус новостного приложения 

(News App), так же как CNN или New York Times36. В современных ус-

 
30 Richard V. Ericson: Defining the journalism situation: a study of post-jour-

nalism. „International Journal of Politics, Culture and Society” 1996. Vol.10 №1, 

p.211-219.  
31 URL:https://newsinitiative.withgoogle.com/about/ (29.10 2019). 
32 Vivian Roese: You won’t believe how co-dependent they are Or: Media hype 

and the interaction of news media, social media, and the user, in: From Media 

Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and 

Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.315 
33 Практика включает выбор события, создание истории вокруг него и раз-

мещение на произвольном количестве медиа-платформ. Гражданский жур-

нализм описывается в работе Shane Bowman and Chris Willis: We Media: How 

Audiences Are Shaping the Future of News and Information. Reston, Va.: The 

Media Center at the American Press Institute 2003. URL http://www.hyper-

gene.net/wemedia/download/we_media.pdf (09.11.2019). 
34 J. D. Lasica: Random acts of journalism: Beyond ‘Is it or isn’t it journalism?’: 

How blogs and journalism need each other. JD’s Blog: New Media Musings 

2004, URL:http://www.jdlasica.com/blog/archives/2003_03_12.html (Дата об-

ращения 11.09.2010). 
35 Vivian Roese: You won’t believe how co-dependent they are Or: Media hype 

and the interaction of news media, social media, and the user, in: From Media 

Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and 

Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.321. 
36 Vivian Roese: ibidem, p.322. 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 266 

ловиях гибридных медиасистем37 каждый может быть агентом масс-

медиа и одновременно производить и потреблять контент – заметим, 

что особенно ярко эта возможность проявляется именно в условиях 

хайпа, когда множество участников начинают выкладывать в сеть 

информацию (например, о теракте), создавая информационную вол-

ну и опережая официальные СМИ. С другой стороны, и сами журна-

листы «всего лишь люди, несмотря на профессионализм»38 созда-

ющие в контексте медиалогики «общедоступную реальность» (shared 

reality). В целом в научных кругах признано как факт, что «термин 

«аудитория» стал слишком неудобным для исследователей медиа, ра-

ботающих с феноменом возрастающей активности пользователей»39.  

Для дальнейшего анализа хайпа мы привлечем концепт автра-

лийского медиа-исследователя Акселя Бранса (Axel Bruns) produ-

sage40. Этот неологизм стоит в одном ряду с похожими концептами 

prosumer и prosumption41, выведенных Тоффлером еще в 1980 году 

для описания нового ключевого элемента капитализма со специфи-

чески слитым воедино производством и потреблением в постинду-

стриальном обществе. Концепт Бранса также направлен на проблема-

тизацию нового типа производства и также соединяет два корня в но-

вое понятие (producing – производство, продюсирование и usage – 

использование), однако в отличие от тоффлеровского концепта Бранс 

помещает в фокус внимания креативную сторону взаимодействия ме-

диа и пользователя, при этом ставя акцент на внутренний аффектив-

ный пласт желания пользователей включаться в производство/по-

требление контента. Этот внутренний пласт (grassroots activity) стал 

хорошо заметен в силу специфики новых технологий, выводя в поле 

рефлексии такое явление как пользовательский контент (user-led 

content). Бранс подробно написал о динамике смыслов своего и тоф-

 
37 Andrew Chadwick: The hybrid media system: Politics and power. Oxford 2013, 

p.256. 
38 Peter Vasterman: Introduction. In: From Media Hype to Twitter Storm. News 

Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by 

Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.19. 
39 Tereza Pavlichkova, Jelena Kleut: Produsage as experience and interpretation, 

„Participation” 2016, Vol. 13, Issue 1, p.350. 
40 Axel Bruns: Blogs, Wikipedia, Second Life and Beyond: From Production to 

Produsage, New York 2008, p.418. 
41 Alvin Toffler: The Third Wave, New York 1980. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 267 

флеровского концептов в своей работе «От prosumption к produsa-

ge»42, дистанцируя свою теорию прежде всего от консюмеризма 

и коммерческих коннотаций, а также от товарной логики, и переводя 

produsage в плоскость стохастического коллективного действия. Клю-

чевые принципы produsage, выделяемые Брансом, таковы: открытое 

участие и совместная оценка; флюидная гетерархия и ad hoc мерито-

кратия; незавершенные артефакты и непрерывный процесс; общая 

собственность и индивидуальные вознаграждения. В целом следует 

заметить, что работа Бранса находится в области интенсивно разви-

вающегося знания, и весьма похожие выводы о современном способе 

циркуляции данных в обществе можно обнаружить у многих исследо-

вателей, в частности, у исследователя фэндомов Генри Дженкинса 

в работе «Культура конвергенции»43, а также в работах Льва Мано-

вича «Теории софт-культуры»44. 

Медиалогика в данной диспозиции запускается не между жур-

налистом как производителем контента и аудиторией как пассивным 

потребителем, но между точками отсутствия пользовательской актив-

ности и точками его акме. Собственно говоря, слово «контент» как 

нельзя лучше отражает грамматику медиалогики, так как контент – 

это особым образом собранная информация, релевантная одновре-

менно и пассивным, и активным возможностям produsage. Кстати, 

еще один концепт Альтейда может быть полезен в описании специ-

фики структурирования контента – речь идет о «новостной перспек-

тиве» (news perspective), обрамляющей любое «событие» структурой 

нарратива с выраженным началом, серединой и концом. В современ-

ном медиапространстве подобные конструкции занимают определен-

ную нишу и являются одним из архитипов работы с данными; однако 

это отдельный сложный вопрос, который мы не будем развивать 

в данной статье. Возвращаясь к описанию нашей критической дис-

танции к концепции медиалогики, скажем, что Альтейд сосредотачи-

 
42 Axel Bruns: From prosumption to produsage, in: Handbook on the Digital 

Creative Economy, Edward Elgar Publishing 2013, pp 67-78 URL https://econ-

papers.repec.org/bookchap/elgeechap/14906_5f7.htm (08.11.2019). 
43 Henry Jenkins: Convergence Culture: Where Old and New Media Collide, New 

York 2016 URL https://www.hse.ru/data/2016/03/15/1127638366/Hen-

ry%20Jenkins%20Convergence%20culture%20where%20old%20and%20new%2

0media%20collide%20%202006.pdf (23.11.2019). 
44 Лев Манович: Теории софт-культуры. Нижний Новгород 2017, 208 с.  



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 268 

вал свое внимание на работе социальных институтов больше, чем на 

действиях индивидов или отдельных социальных групп. Наш иссле-

довательский интерес, напротив, располагается в последней зоне: мы 

пытаемся прояснить работу медиалогики в пользовательской среде 

и рассматриваем коллективное тело как некий эффект, возникающий 

при нелинейном взаимодействии медиа, одним из которых является 

хайп. Институциональные срезы возникают, на наш взгляд, как вто-

рой шаг с целью конвертирования и освоения энергии коллективного 

тела. Но оно само самодостаточно и самореферентно, что уже яв-

ляется исчерпывающим поводом для проблематизации данного 

явления – оно (в отличие, кстати, от карнавального тела, описанного 

Бахтиным) проявляет черты гражданского самосознания, и способно 

принять на себя практики отправления власти. 

В широком смысле под хайпом понимается внезапное и не-

объяснимо масштабное внимание общества к какому-либо вопросу, 

причем сама волна внимания становится объектом собственного ин-

тереса. Вастерман определяет хайп следующим образом: это «гене-

рируемая в средствах массовой информации новостная волна, рас-

пространяющаяся от стены к стене, вызванная одним конкретным 

событием и растущая за счет процессов самоусиления в рамках про-

изводства новостей в медиа»45. В собранной Вастерманом коллектив-

ной монографии о хайпе встречаются другие термины, описывающие 

сходное явление и его аспекты. Термин медиаволна описывает пе-

риод внезапного внимания к определенному вопросу; медиашторм 

направлен на работу с взрывным возрастанием новостного покрытия 

какой-либо темы, устанавливающим тотальную новостную повестку 

для гетерогеных медиа-платформ на определенный отрезок времени; 

хайп в рамках одной коммуникативной платформы изучается через 

концепт твиттершторм; взаимная амплификация новостных ме-

диа рассматривается через призму термина медиа цунами. Общее 

место всех аналитических проекций – хайп не может быть полностью 

объяснен традиционными механизмами медиа сообщений. В преам-

буле к книге известный исследователь политической коммуникации 

Ханс Кепплингер (Hans M. Kepplinger) описывает недостаточность 

 
45 Peter Vasterman: Media-hype. Self-reinforcing news waves, journalistic stan-

dards and the construction of social problems. „European Journal of Communi-

cation” 2005, 20 (4), p.508-530. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 269 

инструментария традиционных теорий медиа для описании влияния 

хайпа на структуру коммуникации:  
 

согласно традиционной теории, влияние определяется самим со-

бытием: событие с определенными характеристиками (новостными 

факторами) и удовлетворяющее установленным критериям отбора 

(новостная ценность новостных факторов) расценивается как причи-

на для принятия решения о публикации, и сама публикация пони-

мается как следствие этого решения. В случае медиа хайпа эта при-

чинно-следственная связь превращается в телеологическую модель: 

решение о публикации принимается не только (и не столько) на 

основании вышеперечисленных факторов, сколько исходя из предпо-

лагаемого эффекта истории46.  

 

По направлению к пониманию этого эффекта – его отправной 

точки, исчисляемости, структуры и прогнозируемости – и строится 

весь корпус исследований хайпа. Кепплингер выделяет два типа про-

изводимого хайпом эффекта: прямой (непосредственное воздействие 

волны хайпа на решения в социальной или политической сфере) 

и непрямой, так называемый «эффект домино» (когда последняя ко-

стяшка в цепи домино падает, так как упала первая). По мнению Кеп-

плингера, «концепт непрямого воздействия может стать глотком све-

жего воздуха в более реалистичном описании влияния медиа на со-

циальные изменения»47. Данная перспектива позволит получить 

рефлексивный доступ к дистрибутиву власти в социуме через ответ на 

вопрос «кто решает, что важно для общества?»48. Мы полагаем, что 

здесь видна работа коллективного тела, так как именно оно является 

самым масштабным субъектом социального пространства и способно 

оказывать самим своим наличием непрямое воздействие на траекто-

рии изменений в обществе. 

 

*   *   * 

Разберемся с анатомией хайпа. Согласно исследованию Вас-

термана, хайп описывается следующими базовыми элементами:  

 
46 Hans M. Kepplinger: Preface, in: From Media Hype to Twitter Storm. News 

Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by 

Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.14 
47 Hans M. Kepplinger: ibidem, p.14. 
48 Hans M. Kepplinger: ibidem, p.15. 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 270 

1. Наличие ключевого события (key event, trigger event, genuine 

event). 

2. Ключевое событие обрамляется волной новостных сообщений со 

стремительным ростом и плавным спадом интереса. 

3. Новостная волна задает особый формат работы в унисон между 

разными медиаплатформами (от официальных СМИ до соц-

сетей).  

4. В новостное покрытие оказываются втянутыми похожие со-

бытия и темы, которые вне условия хайпа не получили бы 

внимания со стороны медиа. 

5. Такое новостное покрытие с большой вероятностью генерирует 

реакцию со стороны социума, что в свою очередь также стано-

вится объектом новостей.  

Разберем эту модель подробнее, попутно обнаруживая в ее 

архитектуре интересующий нас элемент коллективного тела. 

1. Ключевое событие. Сложность и противоречивость этого 

элемента модели хайпа связана с постоянной интенцией исследова-

телей искать причины коллективной аффектации именно в самом со-

бытии, что приводит к риску натурализации. Суммируя результаты, 

можно сказать, что ключевое событие носит вероятностный характер, 

и в его определении нет окончательной ясности: «важным, но не не-

обходимым, критерием этого события являются новостные стандар-

ты»49. Более того, ключевое событие нередко создает прецедент, за-

давая новые нормы. Образно говоря, ландшафт событий (event-

scape50), по которому бродит коллективное тело, весьма широк. Глав-

ная трудность данной модели хайпа состоит в том, что статус ключе-

вого события определяется только постфактум, несмотря даже на то, 

что существуют технологии по созданию такого события в медиа. 

Однако рецептуры со 100% гарантией нет, и быть не может, посколь-

ку здесь мы имеем дело с вероятностными значениями. Хайп спосо-

 
49 Charlotte Wien: Much ado about nothing. Five media hypes in a comparative 

perspective, in: From Media Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their 

Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Am-

sterdam 2018, p.162. 
50 Stefan Geis: The dynamics of media attention to issues. Towards standardi-

zing measures, dimensions, and profiles, in: From Media Hype to Twitter Storm. 

News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited 

by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.85. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 271 

бен конструировать факты51, и исходя из логики коллективного тела, 

эта особенность может быть понята как создание благоприятных ус-

ловий для максимальной интенсивности хайпа. Единственная опре-

деленность ключевого события состоит в том, что триггером является 

«любой род глубоких эмоций»52, поданный в формате shareability53 

(то есть удобного, чтобы поделится), а это, как можно догадаться, 

конвенциональные значения, постоянно меняющиеся во времени. 

Вивиан Рёз (Vivian Roese) описывает формат shareability как «валюту 

номер один в социальных сетях и главный ингредиент для создания 

хайпа». Этот формат Рёз характеризует как «короткий, четкий, на 

один укус (snackable)»54. Чудесная пищевая метафора «на один укус» 

одновременно подчеркивает и «вкусовую» переменную, и ограничен-

ность ресурса пользовательского внимания на фоне необъятного ко-

личество сведений, которые поступают в сеть. Поэтому, чтобы про-

биться к вниманию пользователя в «гиперконкурентной среде»55, 

контент должен быть структурирован именно так; и в идеале должен 

содержать «визуальный образ, легко понятный для всех»56. Однако 

и этого недостаточно – важным фактором оказывается доверие поль-

зователя к источнику информации о событии. И здесь нас ждет не-

ожиданный результат – пользователи склонны больше доверять ин-

формации от «честного пользователя по соседству»57, чем эксперт-

 
51 Peter Vasterman: Introduction. In: From Media Hype to Twitter Storm. News 

Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by Pe-

ter Vasterman. Amsterdam 2018, p.20. 
52 Vivien Roese: You won’t believe how co-dependent they are Or: Media hype 

and the interaction of news media, social media, and the user, in: From Media 

Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and 

Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.316. 
53 Vivien Roese: ibidem, p.315-316. 
54 Vivien Roese: ibidem, p.324. 
55 Andrew Chadwick: The hybrid media system: Politics and power. Oxford 2013 

p.256. 
56 Charlotte Wien: Much ado about nothing. Five media hypes in a comparative 

perspective, In: From Media Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their 

Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Am-

sterdam 2018, p.152. 
57 Vivien Roese: You won’t believe how co-dependent they are Or: Media hype 

and the interaction of news media, social media, and the user In: From Media 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 272 

ному мнению. На наш взгляд, в данном случае приоритет выбора 

объясняется из перспективы коллективного тела; его наличие – пер-

востепенная цель, получение достоверных сведений на этом фоне 

отступает на задний план. Поэтому хайп неразборчив к верифици-

руемости и качеству информации, важен только повод. Отсюда ка-

зусы с диспропорцией хайпа, порой возникающего буквально из ни-

откуда. Мы уверены, что допущение такого компонента как коллек-

тивное тело в модель хайпа позволяет выйти из исследовательского 

тупика с «фейковыми» событиями, запускающими непропорцио-

нально большую реакцию58. Согласно теории ключевого события, 

разработанной Кепплингером и Хабермайером:  
 

критерии ценности события не статичны, они развиваются во 

времени. … События, которые находятся ниже предела внимания, 

просто не освещаются. Модель предела публичного внимания (public 

attention threshold) предполагает, что существует порог восприятия. 

События остаются незамеченными, до тех пор, пока не достигнут 

критической «точки взлета» (take-off point)59.  

 

Изучение этих «точек взлета» дает прямое описание коллек-

тивного тела, а вернее триггера коллективного аффекта. 

2. Время жизни хайпа. Характерная черта развития хайпа 

во времени – стремительный взлет и плавное затухание. Немецкие 

медиаисследователи Шарлотт Вьен (Charlotte Wien) и Кристиан Эль-

меланд-Престекер (Christian Elmelund-Praesteker), основываясь на 

большом корпусе эмпирического материала, выявили определенную 

закономерность жизни хайпа – его длительность составляет прибли-

зительно три недели, после чего (с необязательностью) следуют по 

нисходящей траектории две или три волны меньшей интенсивности. 

 
Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and 

Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.316. 
58 Andrea Cerase and Claudia Santoro: From racial hoaxes to media hypes Fake 

news’ real consequences In: From Media Hype to Twitter Storm. News Explo-

sions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by Peter 

Vasterman. Amsterdam 2018, p.333-354. 
59 Annie Waldherr: Modelling issue-attention dynamics in a hybrid media sys-

tem, in: From Media Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact 

on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 

2018, p.291. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 273 

Каждая из волн запускается новой информацией о ключевом собы-

тии. Причем структура волн всегда идентична – сначала идет эмо-

циональный всплеск, который сообщает волне энергию развития, по-

том следует экспертная дискуссия о фактах60. Мы проверили реле-

вантность описанной структуры для Рунета и обнаружили полное 

соответствие, что говорит о наднациональном – «сетевом» – харак-

тере этой закономерности. Для сравнения приводим два графика раз-

вития хайпа:  

 

1. По запросу Charlie Hebdo (хайп вокруг атаки на студию 

журнала Charlie Hebdo), охват по всему миру: 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
60 Charlotte Wien: Much ado about nothing. Five media hypes in a comparative 

perspective, In: From Media Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their 

Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Am-

sterdam 2018, p.162. 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 274 

2. По запросу «расстрелял» (хайп вокруг солдата-срочника 

Рамиля Шамсутдинова, который 25 октября расстрелял сослуживцев 

в военной части №54160), охват по всему миру: 

 
 

3. По запросу «соколов» (хайп вокруг историка Олега Соко-

лова и расчлененного трупа девушки), охват по России: 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 275 

4. По запросу «кот аэрофлот» (хайп вокруг инцидента с не до-

пущенным в салон самолета котом), охват по России: 

 

3. Консолидация всех новостных платформ. Этот пункт 

позволяет отличить хайп от новостной волны и от популярных мемов 

(как от вирулентно распространяемой информации). Гомогенизация 

новостной повестки может быть продиктована объективно существу-

ющим внешним событием (война, катастрофа), но при этом не стать 

причиной хайпа, то есть не вызвать распределенного в сети отклика. 

Мем, напротив, способен собрать на себя большое количество пользо-

вательского внимания, но не вызвать при этом резонанс официаль-

ных СМИ. Для хайпа же характерен расклад, когда от темы буквально 

некуда деться. Масштаб и характер исходного события при этом не 

важен – даже незначительное общественное или частное событие мо-

жет быть ядром резонанса. Для хайпа вообще характерно превраще-

ние «личной жизни в общественную» и быстрая диффузия от узкого 

круга реципиентов до массовой публики. Работа медиалогики, обес-

печивающая существование хайпа, вовлекает и публичную, и про-

фессиональную, и политическую сферы. Чистый пример такого рас-

клада – когда Кремлю приходится комментировать случай с толстым 

котом в самолете61. 

 
61 Хайп в поддержку Михаила Галина и его кота Виктора, разгоревшийся 

в ноябре 2019 года из-за отказа служащими Аэрофлота пропустить кота, 

слишком тяжелого для перевозки в салоне самолета. 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 276 

4. Ad hoc парадигма новостного стандарта. Распознан-

ная точка коллективного аффекта – ценная находка в ландшафте 

внимания (attentionscape62). В современных исследованиях внимание 

оценивается как «скудный ресурс»63 – в борьбе за него все медиа-

платформы начинают эксплуатировать ключевое событие, в надежде 

на голод коллективного тела. В поле внимания вовлекаются все со-

бытия, имеющие хоть какую-нибудь связь с ключевым, с целью прод-

лить интенсивность коллективного аффекта. В гибридном медиа 

пространстве парадигмы новостных стандартов изменчивы и ситуа-

тивны, «новости как непрямое отражение реальности»64 ориентиро-

ваны на нужды коллективного тела с целью приманить, покормить 

и запрячь его. «Это также экономический выбор – легче и дешевле 

следовать существующему нарративу, чем начинать новый с нуля 

и привлекать к нему внимание»65. По внутреннему устройству ин-

формационных форматов из семейства shareability66 (shareworthy67, 

newsworthy) можно судить о переменной валентности желания кол-

лективного тела: «именно пользователь, словно привратник, всякий 

раз решает, насколько пригоден какой-либо фрагмент информации, 

для того чтобы им поделится»68. Но внимание – это исчерпаемый 

ресурс. И тут начинается самое интересное: отсутствие прогресса 

 
62 Marianne Paimre and Halliki Harro-Loit: News waves generating attention-

scapes. Opportunity or a waste of public time?, In: From Media Hype to Twitter 

Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. 

Edited by Peter Vasterman. Amsterdam University Press B.V., Amsterdam 2018, 

p.269. 
63 Marianne Paimre and Halliki Harro-Loit: ibidem. 
64 Wouter van Atteveldt, Nel Ruigrok, Kasper Welbers, and Carina Jacobi: News 

waves in a changing media landscape 1950-2014, In: From Media Hype to Twit-

ter Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opi-

nion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.64. 
65 Wouter van Atteveldt, Nel Ruigrok, Kasper Welbers, and Carina Jacobi: ibidem, 

p.65. 
66 Vivien Roese: You won’t believe how co-dependent they are Or: Media hype 

and the interaction of news media, social media, and the user In: From Media 

Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and 

Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam University Press B.V., 

Amsterdam 2018, p.315. 
67 Vivien Roese: ibidem, p.316. 
68 Vivien Roese: ibidem, p.315. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 277 

хайпа – уже регресс; коллективное тело, пройдя точку акме, теряет ин-

терес к себе и перестает производить энергию. Здесь мы сталкиваемся 

с конечностью существования, но не со смертью в ее культурном зна-

чении (никто ведь не скорбит о прошедшем хайпе). Это эффект хайпа 

как системы – вложенные килоджоули пользователей конвертируются 

в энергию коллективного аффекта, как только инвестиции сникают, то 

и исчезает произведенный эффект. Эфемерность его исчезновения – 

сложный вопрос, который останется за бортом данного исследования; 

скажем только что «усталость от хайпа» – принципиальное звено в по-

иске алгоритма хайпа, грааля всех медиааналитиков. 

5. Самореферентность коллективного тела. Хайп как об-

ласть приложения коллективных сил обнаруживает особым образом 

устроенное социальное пространство, пронизанное перформатив-

ностью и мимесисом. Благодаря медиатехнологиям, «глубоко меня-

ется сам способ связанности мира, человеческое поведение делается 

видимым онлайн, что в свою очередь вдохновляет обычных людей 

становиться медиа»69. Социальное пространство, устроенное с учетом 

подобного медиазрелища, отличается самореферентностью и зацик-

ленным производством/потреблением аффекта, протекающем в ло-

гике produsage. Аффект в данном случае – это форма представления 

информации; это своего рода данные в формате коллективного тела, 

так как аффект всегда определен. Коллективное тело во время хайпа 

перекачивает внутри себя аффект в его постоянном декодировании 

из вероятностной информации в определенный аффект и обратно; 

каждое одноклеточное решение пользователя, принимающего и пе-

редающего информацию, верифицируется сразу из двух его режимов 

– индивидуального и коллективного. Индивидуально пользователь 

оценивает пригодность, чтобы поделится (shareworthy) из горизон-

та коллективного тела, которое, по сути, сообщает пользователю до-

ступ к сакральному со всеми вытекающими отсюда социообразующи-

ми последствиями. Коллективное тело вполне может быть понято 

в терминах сакрализации, так как размыкает порядок повседневно-

сти, и позволяет пережить уникальный опыт в духе mysterium fasci-

nans70. В отличие от религиозной нуминозности, это переживание 

 
69 Vivien Roese: ibidem, p.316. 
70 Понятие mysterium fascinans (лат. тайна завораживающая) в научный 

оборот введено немецким теологом и историком религии Рудольфом Отто, 

для описания восприятие божественного «совершенно Иного». 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 278 

краткосрочно и не требует содержательной пролонгации. Амбива-

лентность индивидуального и коллективного в этом переживании 

позволяет проводить параллели также с политической организацией 

общества и усматривать в пространстве, существующем по законам 

медиалогики, новую разновидность демократии: «социальные медиа 

предлагают больше демократии, а также платформу для того, чтобы 

каждый пользователь имел возможность высказаться»71.  

 

*   *   * 

Двинемся дальше. Если резонанс хайпа вызывает «любой род 

глубоких эмоций», то есть ли разница в производимом эффекте в за-

висимости от типа исходной эмоции? Иными словами, бывают ли 

разные хайпы и есть ли количественная зависимость энергии аффек-

та от эмоциональной окраски ключевого события? 

Для ответа на эти вопросы попробуем систематизировать хайп 

по характеру. Прежде всего, можно разделить на две большие группы 

по типу ключевого события – позитивную и негативную. Позитивный 

хайп, условно говоря, структурируется вокруг событий из поля dolce 

vita (гламурные события, слухи и сплетни, награждения, достижения, 

презентации и т.д.), а также вокруг меметических осколков инфор-

мации (события, лишенные новостной ценности72, а также собст-

 
71 Vivien Roese: You won’t believe how co-dependent they are Or: Media hype 

and the interaction of news media, social media, and the user In: From Media 

Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and 

Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.321 
72 Пример события вне новостной ценности, но ставшее ключевым для хайпа 

приводит Вивиен Рёз: простой снимок престарелого господина, который вы-

бирает косметику для свой престарелой супруги был размещен в Фейсбуке 

в январе 2016 года и быстро набрал 1,3 миллиона лайков, 490 000 «поде-

лится» и 96 000 комментов. Масштаб события заставил национальные и ин-

тернациональные медиа освещать это событие. Другой пример – феномен 

«хайпа цветочной вазы» (Blumenkubel-Hype) – еще более показательный, 

так лишен всякой новостной ценности и эмоциональной окраски. Триггером 

стала разбившаяся цветочная ваза, но тем не менее это «событие» освещали 

все национальные СМИ, так как хэштег #Blumenkubel в буквальном смысле 

создал событие сборки коллективного тела, которое невозможно было игно-

рировать. См. Vivien Roese: You won’t believe how co-dependent they are Or: 

Media hype and the interaction of news media, social media, and the user In: 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 279 

венно мемы). Кстати, данную «меметическую» разновидность хайпа 

исследователи называют «натуральный хайп»73, и его ценность как 

социального явления стали опознавать совсем недавно, так как пер-

воначально исследования располагались скорее в области негатив-

ного хайпа как общественного возмущения, наследующего структуры 

хорошо изученной моральной паники. Негативный хайп существует 

в диапазоне от скандала (и тут он вполне может смыкаться с гламу-

ром) до так называемого «хайпа-на-крови», в основе которого лежат 

трагические события и бедствия, приведшие к жертвам. Интересно, 

что «хайп-на-крови» может производить два типа коллективного 

тела – самореферентное беспокойство по поводу стихийного бедствия 

(когда никто не виноват в трагедии) может перерасти в направленное 

возмущение (и найти/назначить виновных), трансформируясь тем 

самым в тело политическое74.  

Согласно работе Вивьен Рёз, триггер хайпа вполне может быть 

подан в виде эмоции сильного умиления или чего-то очень трога-

тельного; такая информация обладает наибольшим потенциалом 

к вирулентному распространению, считает Рёз. Для пользователя 

действие «поделиться» в данном случае связано с желанием гор-

диться принадлежностью к группе (для которой эта информация 

релевантна); это делается, чтобы испытать преумноженное чувство 

счастья или облегчения75. Похожий результат отмечается в исследо-

вании, проведенном психологами Бергером и Милкман (Berger, Jo-

nah & Katherine L. Milkman) – позитивный хайп случается чаще, чем 

негативный, так как людям приятнее делиться мажорной информа-

цией: «позитивный контент, равно как контент провоцирующий воз-

 
From Media Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, 

Crises, and Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.317. 
73 Vivien Roese: ibidem, p.315. 
74 Marcello Maneri: Media hypes, moral panics, and the ambiguous nature of 

facts. Urban security as discursive formation In: From Media Hype to Twitter 

Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. 

Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.43. 
75 Vivien Roese: You won’t believe how co-dependent they are Or: Media hype 

and the interaction of news media, social media, and the user In: From Media 

Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and 

Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam University Press B.V., 

Amsterdam 2018, p.321. 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 280 

буждение, чаще распространяется, чем негативный контент или не 

будоражащие чувства новости»76. Мы точечно проверили этот тезис 

на статистике Рунета – картина выглядит сходным образом: 7 из 10 

новостных тем, самых крупных по поисковому трафику в Google 2018 

год, оказались позитивными77. Добавим, что позитивная информация 

в формате shareworthy содержится (помимо располагающих событий 

общественной жизни) также и в LOL-приколах, демотиваторах, не-

лепые случаях и тому подобном; поделиться такой информацией лег-

ко, поскольку она существует в перспективе праздника, запускает 

рефрейминг приятных эмоций и резонанс по ее поводу не произво-

дит «социальных кризисов»78, как это случается в случае негативного 

хайпа. Однако, исходя из опыта работы в горизонте антропологии 

жертвы, мы полагаем, что позитивный и негативный хайп отли-

чаются по интенсивности в пользу последнего, так как именно «хайп-

на-крови» устанавливает социальный порядок, обнуляя смыслы в ви-

де коллективного траурного эпохэ. 

Мы провели простой эксперимент, позволяющий сопоставить 

интенсивность резонанса событий из положительной и отрицатель-

ной групп. С помощью сервиса Google.Trends мы сопоставили 10 мак-

симальных по поисковой интенсивности новостных тем за 2018 год 

(охват – Россия). Несмотря на то, что высокий поисковой трафик – 

только косвенный признак хайпа (напомним, что новостная волна 

также вызывает поисковую активность, но при этом не перерастает в 

хайп), тем не менее, мы видим очень показательный результат. Темы 

таковы: 1. Чемпионат мира по футболу; 2. Олимпиада; 3. Кемерово; 4. 

Бой Хабиба и Макгрегора; 5. Выборы президента России; 6. Керчь; 

7. Чемпионат мира по хоккею; 8. Ан-148; 9. Свадьба принца Гарри; 

10. Затмение 27 июля. 

 
76 Berger, Jonah & Katherine L. Milkman: What makes online content viral? 

Journal of Marketing Research, 2002, 49 p.192-205. 
77 Темы таковы: 1. Чемпионат мира по футболу; 2. Олимпиада; 3. Кемерово; 

4. Бой Хабиба и Макгрегора; 5. Выборы президента России; 6. Керчь; 7. Чем-

пионат мира по хоккею; 8. Ан-148; 9. Свадьба принца Гарри; 10. Затмение 27 

июля. URL https://trends.google.ru/trends/yis/2018/RU/ (13.11.2019). 
78 Peter Vasterman: Introduction. In: From Media Hype to Twitter Storm. News 

Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by 

Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.25. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 281 

Как мы видим, запрос «Кемерово» (синяя кривая), связанный 

с трагическим пожаром в ТЦ «Зимняя вишня», сильно превышает 

показатели всех других тем, включая даже «Чемпионат мира по фут-

болу» (желтая кривая). Понятно, что напрямую сравнивать эти два 

вопроса нельзя, так как Чемпионат не является точечным событием 

и хайпом в прямом смысле этого слова, будучи скорее новостной 

волной, но, тем не менее, результат говорящий. 
 

 
 

Для того, чтобы получить более объемную картину и выявить 

закономерность предстоит изучить еще немало данных, но пока по-

пробуем описать в первом приближении имеющийся результат. То, 

почему негативное ключевое событие вызвало самый сильный резо-

нанс, может быть частично объяснено и описано в терминах «культу-

ры страха»79, предложенных социологом Франком Фуреди и через по-

нятие медиалогики, предложенного Альтейдом:  
 

культура страха определяется в первую очередь как дискурсивная 

формация: массмедиа и попкультура используют ориентированную 

на развлечение медиалогику, в которой любая проблема, связанная 

с риском и опасностью воспринимается как страх80. 

 

Альтейд посвятил много работ изучению эскалации страха81 

в медиализированной культуре, и его вывод о том, что «медиа с воз-

растающей силой делают страх центральной темой» легли в основу 

некоторых исследований хайпа; в частности Марчело Манери, отме-

 
79 Frank Furedi: The culture of fear: Risk taking and the morality of low expecta-

tions, London 1997 
80 David L. Altheide: Creating fear: News and the construction of crisis, NY 

2002, p.188. 
81 David L. Altheide: Media Logic, Social Control, and Fear, Communication 

Theory, August 2013, p.223-238. 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 282 

чает «вполне понятно, что публике требуется беспокоиться, бояться 

и гневаться»82. Здесь видна работа так называемой «катастрофиче-

ской риторики»83, которая понимается как когнитивное искажение 

события через преувеличение его негативных черт с целью усиления 

резонанса вокруг него. Катастрофическая риторика ведет к массовым 

страхам, которые, как правило, не имеют под собой достаточного 

основания. Подобное явление имеет под собой психологический фун-

дамент, но прорабатывается на социальном уровне. В этой конструк-

ции легко увидеть элементы биополитической власти, и, несомненно, 

структуры биоуправления здесь присутствуют – стадное поведение 

запускается по свистку (whistleblowing trigger herd behavior) и распо-

ложено в логике действия «сверху-вниз». Понятно, что страх – хоро-

шо известный способ манипуляции, и биовласть, претендующая на 

глобальный охват пространства коммуникации, стимулирует разви-

тие соответствующих тем, могущих стать триггером глобального хай-

па (мигранты, экологический кризис, пандемии, терроризм и т.п.). 

Сформированное таким образом коллективное тело вполне встраи-

вается в биополитическую парадигму, поскольку производит и по-

требляет определенный идеологией аффект. Такое тело выглядит 

послушным. Однако, есть основания полагать, что этот алгоритм да-

леко не так однозначен, как кажется.  

Подобную конструкцию манипуляции коллективным телом 

описывает и концепция моральной паники, которую часто путают 

с хайпом. Действительно, в них много общего, и моральная паника 

в принципе может перерасти в хайп, а хайп – может быть трансфор-

мирован в моральную панику84. Принципиальное отличие состоит 

 
82 Marcello Maneri: Media hypes, moral panics, and the ambiguous nature of facts. 

Urban security as discursive formation In: From Media Hype to Twitter Storm. 

News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by 

Peter Vasterman. Amsterdam University Press B.V., Amsterdam 2018, p.46. 
83 Catastrophic rhetoric (определение Дэвида Бёрнса, профессора психиатрии 

в Стэнфорде). 

Это понятие, близкое термину «fortune-telling», смысл которого заключается 

в намеренной гиперболизации потенциального отрицательного эффекта от 

произнесённых или напечатанных слов. Риторика катастрофизации в реаль-

ности принимает абсурдные формы и нередко сопутствует хайпу. 
84 Пример взаимообратимости и проницаемости границ хайпа и моральной 

паники см. в статье Marcello Maneri: Media hypes, moral panics, and the ambi-

guous nature of facts. Urban security as discursive formation In: From Media 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 283 

в идеологическом заряде моральной паники (ее структуры работают 

«сверху-вниз», ее продукты используются для манипуляции), в то 

время как хайп понимается через процессы саморганизующихся сис-

тем (его структуры направлены «снизу-вверх», его продукты само-

референтны). Одним из пионеров в концептуализации моральной 

паники является Станли Коэн (Stanley Cohen), британский социолог 

и криминолог. Используя как отправную точку термин Маршала 

Маклюэна, в 1972 году в своей книге «Народные демоны и моральная 

паника»85 он выделил ключевые стадии моральной паники: 

1. Кто-то, что-то или группа лиц определяются как угроза со-

циальным нормам или общественным интересам. 

2. Затем угроза изображается в простом и узнаваемом симво-

ле/форме в средствах массовой информации. 

3. Изображение этого символа вызывает озабоченность общест-

венности. 

4. Власти и политические деятели отреагировали на это соответ-

ствующим образом 

5. Моральная паника приводит к социальным изменениям в об-

ществе 

Эта узнаваемая структура может быть обнаружена в огромном 

пласте продуктов массмедиа. Для моральной паники характерна так 

называемая риторика «Мы-Они»86, лежащая в основе любого обще-

ственного антогонизма. Однако похоже, что постоянное дерганье за 

эту струну вызвало в обществе резистентность в виде «морального ис-

тощения» и ответную реакцию со стороны набравшего силу коллек-

тивного тела, трансформировавшего алгоритм моральной паники 

в духе самореферентности. Мы имеем в виду формирующийся на на-

ших глазах пласт новой виктимности87, где жертва конструируется 

 
Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and 

Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam University Press B.V., 

Amsterdam 2018, p.39-60. 
85 Stanley Cohen: Folk Devils and Moral Panics: The Creation of the Mods and 

Rockers, London 2002. 
86 Marcello Maneri: ibidem, p.47. 
87 Понятие новой виктимности отписано в статье Шазанны Анраби и опре-

деляется как тенденция и потенциал декодирования всего традиционного 

в насильственное. См. Shazana Andrabi: New Wars, New Victimhood, and New 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 284 

в логике produsage «быстро, четко, на один укус», апеллирует к резо-

нансу коллективного тела и принимает на себя всю структуру мораль-

ной паники от символа угрозы социальным нормам (жертва как не-

допустимое) до практик отправления власти (в логике виктимокра-

тии). Одним из эффектов резонанса хайпа является устранение дис-

танций между элементами событий – как во времени, так и в про-

странстве – что позволяет мгновенно проходить процедуру призна-

ния статуса жертвы, опираясь на коллективный аффект.  

В целом на наш взгляд, моральная паника в системе современ-

ных сетевых координат выглядит несколько архаично, так как явно 

апеллирует к ресурсу коллективного тела, но при этом сводит его 

к линейной стратегии. С одной стороны, это так; и правило «если ты 

не вырастил это, ты не объяснил это»88 звучит вполне резонно. По-

нятно, что возможно искусственно запустить хайп – как мы видим по 

статистике Google.Trends часть хайпов – это результат работы PR-тех-

нологов89. Однако данный подход может описать только часть фено-

мена самоорганизующегося коллективного тела, а потому неодно-

кратно подвергался критике. Кроме того, моральная паника суще-

ствует в горизонте авторитарной политической иерархии, что при-

вносит существенные искажения в понимание хайпа. Вастерман 

в преамбуле к книге пишет, что «моральная паника прежде всего 

идеологична: она использовалась для обострения проблем, характе-

рных для правого сектора, и защищала консервативные моральные 

стандарты». Идея Вастермана – вынуть хайп как явление из идео-

логической рамки и рассматривать его самостоятельно – кажется нам 

весьма перспективной; даже страх может быть рассмотрен под дру-

гим, не идеологическим, углом зрения. Такой подход предлагает, 

 
Ways of Overcoming It, In: „Stability: International Journal of Security & Deve-

lopment“ 2019, 8(1): 3, p.1-12. 
88 Annie Waldherr: Modelling issue-attention dynamics in a hybrid media sys-

tem, In: From Media Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact 

on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 

2018, p.294. 
89 На пример, запрос «гиги за шаги» (рекламная компания «Билайн»), входя-

щий в топ-10 запросов в категории Мемы за 2018 года (охват - Россия). Суще-

ствуют более тонкие стратегии управления, которые работают с «натураль-

ным» хайпом, встраивая в него коммерческую составляющую – пример рек-

ламная компания косметики «Veet», использующая энергию хайпа «вжух». 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 285 

в частности Айк Пайкон (Ike Pikone), задаваясь вопросом, что проис-

ходит на уровне пользователя в горизонте «коллективного усилия»90 

produsage? Как пользователи производят страх (или любой другой 

«нужный» им аффект)? Мы уже подходили близко к данному вопро-

су в статье «Дизайн жертвы» рассматривая конструирование образа 

жертвы в медиапространстве; здесь же нам важно подчеркнуть само-

референтность коллективного аффекта, который обнаруживает хайп, 

и поставить под вопрос его детерминированность биополитикой и по-

литической теологией. Как отмечает Марина Корецкая,  
 

в результате этих трансформаций предположительно ослабевает 

влияние на процесс перформативного производства коллективного 

тела народа политической теологии с ее моделью лидерства как 

сакральной наместнической власти91.  
 

Мы считаем, что у интенсивности негативного хайпа есть иная 

природа, помимо описываемой в логике «культуры страха», и не-

смотря на то, что хайп релевантен биополитической среде, он не сво-

дим к ее законам. 

Попробуем задать новую перспективу понимания интенсивно-

сти аффекта «хайпа на крови», обозначив смысловое ядро через триаду 

сакрализация, ритуал и жертвоприношение. Хайп как продукт ме-

диалогики в целом вписывается в концепцию «ритуального виденья» 

(ritual view Джеймса Кери) современной медиасреды, где сама инфор-

мация может быть интерпретирована как ритуал: «протоколы и прак-

тики цифрового поля весьма ритуалистичны по своей натуре и функ-

ционируют аналогично»92. Изменчивость ритуала хайпа во времени 

как системы может быть понята вслед за Виктором Тернером как по-

стоянный процесс, в которым общество пересобирает и обновляет себя.  

 
90 Ike Pikone: Produsage as a form of self-publication. A qualitative study of ca-

sual news produsage, “New Review of Hypermedia and Multimedia“ 2011, Vol. 

17, No. 1, April, p.5  
91 Марина Корецкая: Коллективное тело в эпоху новых медиа: «сетевой» 

и «уличный» регистры существования, в: «Общество 5.0»: парадоксы циф-

рового будущего. VII Садыковские чтения: материалы Международной на-

учно-образовательной конференции (Казань, 15–16 ноября 2019 г.). Казань 

2019. с.116. 
92 Bish Sen: Information as Ritual: James Carey in the Digital Age, “Cultural 

Studies Critical Methodologies“ 2016 January, p.2. 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 286 

Хайп как ритуал солидарности (Коллинз) обеспечивает дис-

тинкции на своих и чужих и в качестве такового обнаруживает высо-

кую адаптивность – максимально крупномасштабные коллективные 

тела возникают на волне сетевого глобализма, задавая новые антро-

пологические константы, все больше проникающие в общество. Ме-

диаисследователь Мартин Хундерт в аннотации к курсу лекций «Це-

ремониальное общество» отмечает:  
 

В то же время ритуалы и церемонии используются для проведе-

ния различия между инсайдерами и посторонними лицами. Поэтому 

ритуалы и церемонии имеют первостепенное значение для идентич-

ности отдельных лиц, групп и общества в целом. В настоящее время 

Европа характеризуется изобретением всевозможных ритуалов и це-

ремоний, что связано с динамикой глобализации и новыми формами 

(он-лайн) сообщества. …. Поэтому можно с полным основанием 

утверждать, что современное общество, как и всегда, является риту-

альным обществом93. 
 

Это объясняет, почему даже ничтожный по затраченным уси-

лиям клик расценивается пользователем как инвестиция – так как 

это выполненный ритуал. И это справедливо, кстати, также и к режи-

му коллективного тела оффлайн, в котором отчетливо видна грам-

матика медиалогики. Как пишет Марина Корецкая:  
 

Конечно, модель пользовательского участия предполагает малые 

действия с минимальными затратами: поставить лайк/дизлайк, 

черкнуть и разместить отзыв, отправить необременительный донат, 

подписать петицию. Аналогично и поведение в рамках уличных ак-

ций: выйти, постоять с плакатом, поскандировать лозунги. Основа-

тельно тратить время/жизнь/ресурсы готовы совсем не многие94. 
 

 
93 URL https://catalogus.tilburguniversity.edu/osiris_student_tiuprd /Onder-

wijsCatalogus Select.do?selectie =cursus&collegejaar=2019&taal=en&cursus=-

800154-B-6&_ga=2.182516463.83385556.1573770192-323948293.1573770192 

(19.05.2020).  
94 Марина Корецкая: Коллективное тело в эпоху новых медиа: «сетевой» 

и «уличный» регистры существования, в: «Общество 5.0»: парадоксы циф-

рового будущего. VII Садыковские чтения: материалы Международной 

научно-образовательной конференции (Казань, 15-16 ноября 2019 г.). Казань 

2019. с.122. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 287 

Чтобы лучше понять работу медиалогики в структуре жертво-

приношения мы обратимся к теории Андрея Серикова о «функцио-

нальных аналогах жертвоприношения»95. Согласно его исследова-

нию, современная культура не располагает возможностями отправ-

лять ритуал жертвоприношения, однако способна заменить его функ-

циональным аналогом, разнеся части ритуала во времени и про-

странстве. «Итоговую комбинацию элементов, возможно, нельзя 

назвать жертвоприношением в строгом смысле этого слова, но в ка-

честве аналога жертвоприношения она может реализовать его функ-

ции». Мы же можем продолжить эту мысль в направлении работы 

коллективного тела и производимой энергии аффекта. Скорость диф-

фузии информации в сети достаточно высока, чтобы соединять раз-

розненные элементы жертвоприношения и вызывать их реакцию. 

Конечно, это не то «жертвоприношение, которое не нужно объяс-

нять»96. Но, тем не менее, это подлинный коллективный аффект, 

который напрямую соотносится с аффектом от жертвоприношения, 

удерживает его с помощью медиатабу (снафф, war-porn и т.д.) и вре-

мя от времени переходит в кровопролитный эксцесс (ровно для того, 

чтобы освежить эмоции и перезапустить ритуалы). Таким образом, 

коллективное тело может отвечать за сборку элементов функцио-

нального аналога жертвоприношения и переживать его в аффектив-

ном резонансе. Это распределенное жертвоприношение, осуществля-

ющееся с помощью хайпа и всего вышеописанного арсенала produ-

sage. Парадокс медиации Кука справедлив и для практик жертвопри-

ношения, открывая неизученную область, где логика жертвоприно-

шения замещается медиалогикой. 

Итак, мы рассмотрели с максимальной пристальностью уст-

ройство хайпа – универсального modus operandi в социальных медиа, 

расположенного в русле общего течения «аффективного поворота», 

диагностируемого широко среди социальных, гуманитарных наук 

и различных медиадисциплин. Подытоживая, можно сказать, что 

в хайпе как в динамической системе современного общества видны 

точки формирования новых антропологических стандартов. С его по-

мощью осуществляются общественные генерализации как тради-

 
95 Андрей Сериков: Современные аналоги человеческого жертвоприноше-

ния, „Вестник Самарской гуманитарной Академии. Серия: Философия. Фи-

лология”. Самара 2019, №2(26), с.68-72. 
96 Андрей Сериков: ibidem. 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 288 

ционного типа (горожане, соседи, люди, гражданское общество97), 

так и социальные прошивки нового типа, образованные по формуле 

коллективной эмпатии #я/мыимярек. Потенциал этих новообразо-

ванных единиц социума можно определять по количеству энергии 

аффекта, инкорпорированной в производимом резонансе. Важно, что 

камертоном антропологических стандартов и ядром генерализаций 

оказываются аффекты, усиливаемые данным резонансом как в он-

лайн, так и в оффлайн режимах и транслируемые по определенным 

медиалогикой канонам, что несомненно является этапом для изуче-

ния «истории эмоций». В конечном счете, именно аффективно пере-

живаемое коллективное тело является основной мотивацией участ-

ников хайпа, являясь смыслообразующим горизонтом, который воз-

никает в результате деятельности в логике produsage. Это утвержде-

ние позволяет нам освободить феномен хайпа от слишком узких ра-

мок технологического подхода, в котором хайп оценивается исклю-

чительно как линейная стратегия манипуляции общественным мне-

нием. Обнаруживаемое хайпом коллективное тело содержит много 

неисследованных функций, оказывающих прямое воздействие на 

формирование социального порядка, и, в частности подвергает реф-

реймингу такого «кита» нашего мироздания как жертва. Мы выясни-

ли, что хайп как процесс вполне может быть описан в терминах са-

крализации и ритуала, что открывает исследовательскую перспекти-

ву как для ревизии самого понятия ритуал, так и для переосмысления 

роли сакрального в современном обществе.  

 

 

REFERENCES: 
 

Altheide David L.: Creating fear: News and the construction of crisis, 

New York 2002. 

Altheide David L.: Media Logic, Social Control, and Fear, „Communi-

cation Theory”, August 2013, p.223-238. 

 
97 Marcello Maneri: Media hypes, moral panics, and the ambiguous nature of 

facts. Urban security as discursive formation In: From Media Hype to Twitter 

Storm. News Explosions and Their Impact on Issues, Crises, and Public Opinion. 

Edited by Peter Vasterman. Amsterdam 2018, p.56. 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 289 

Batler Dzhudit: Zametki k performativnoj teorii sobraniya. Moskva 2018 

(Батлер Джудит: Заметки к перформативной теории собрания. 

Москва 2018). 

Berger, Jonah & Milkman Katherine L.: What makes online content viral? 

„Journal of Marketing Research“ 2002, 49, p.192-205. 

Bruns Axel: Blogs, Wikipedia, Second Life and Beyond: From Production 

to Produsage, New York 2008. 

Bruns Axel: From prosumption to produsage, in Handbook on the Digital 

Creative Economy, Edward Elgar Publishing 2013, pp. 67-78. 

Bruns Axel: Distributed Creativity: Filesharing and Produsage, URL 

http://snurb.info/files/2010/Distributed%20Creativity%20-%20File-

sharing%20and%20Produsage.pdf (15.11.2019). 

Cohen Stanley: Folk Devils and Moral Panics: The Creation of the Mods 

and Rockers. Routledge. London 2002. 

Collins Randall: Interaction Ritual Chains, Princeton University Press 

2004. 

Cook Timothy E.: Governing with the news:The news media as a political 

institution (2nd ed.). Chicago, IL: University of Chicago Press 2005. 

Delyoz ZHil', Gvattari Feliks: Anti-Edip: Kapitalizm i shizofreniya. Mos-

kva 2007 (Делёз Жиль, Гваттари Феликс: Анти-Эдип: Капитализм 

и шизофрения. Москва 2007). 

Effros Michelle: Claude Shannon: His Work and Its Legacy URL: 

https://www.itsoc.org/resources/Shannon-Centenary/shannon-work-

legacy-paper (21.10.2019). 

Ericson Richard V.: Defining the journalism situation: a study of post-

journalism. „International Journal of Politics, Culture and Society” 

1996. Vol.10 №1, p.211-219. 

From Media Hype to Twitter Storm. News Explosions and Their Impact 

on Issues, Crises, and Public Opinion. Edited by Peter Vasterman. 

Amsterdam 2018.  

Fuko Mishel': Volya k istine: po tu storonu znaniya, vlasti i seksual'nosti. 

Raboty raznyh let. Moskva 1996 (Фуко Мишель: Воля к истине: по 

ту сторону знания, власти и сексуальности. Работы разных лет. 

Москва 1996). 

Furedi Frank: The culture of fear: Risk taking and the morality of low 

expectations. London 1997. 



ЕЛЕНА ИВАНЕНКО 
 

 

 290 

Ingram Darren: Media Logic(s) Revisited: Modelling the Interplay 

between Media Institutions, Media Technology and Societal Change. 

Edited by C.Thimm, M.Anastasiadis. Palgrave Macmillan 2018. 

Ivanenko Elena, Koreckaya Marina, Savenkova Elena: Travma kak zreli-

shche: nyuansy biopoliticheskoj sborki kollektivnogo tela, v: Filosof-

skaya antropologiya zhertvy: ot arhaicheskih kornej k sovremennym 

kontekstam. Samara 2017, s.24-57 (Иваненко Елена, Корецкая Ма-

рина, Савенкова Елена: Травма как зрелище: нюансы биополити-

ческой сборки коллективного тела, в: Философская антрополо-

гия жертвы: от архаических корней к современным контек-

стам. Самара 2017, с.24-57).  

Ivanenko Elena: Dizajn zhertvy, „Mezhdunarodnyj zhurnal issledovanij 

kul'tury”. Nauchnoe recenziruemoe elektronnoe izdanie 2017, № 4(29) 

(Елена Иваненко: Дизайн жертвы, „Международный журнал ис-

следований культуры”. Научное рецензируемое электронное из-

дание 2017, № 4(29)). 

Ivanenko Elena: Harakteristiki „zhertvennogo tela“ v gorizonte biopoli-

tiki i informacionnyh tekhnologij (na materiale sovremennyh fantasti-

cheskih blokbasterov), „Vestnik samarskoj gumanitarnoj akademii” (se-

riya Filosofiya, Filologiya) 2019, № 1 (24), s.31-54 (Иваненко Елена: 

Характеристики "жертвенного тела" в горизонте биополитики 

и информационных технологий (на материале современных фан-

тастических блокбастеров), „Вестник самарской гуманитарной 

академии” (серия Философия, Филология) 2019, № 1 (24), с.31-54). 

Jenkins Henry: Convergence Culture: Where Old and New Media Collide, 

New York 2016. 

Kazarina Tat'yana: Rozhdenie metafory, ili chto takoe «snaff», URL: 

www.cirkolimp-tv.ru/articles/742/rozhdenie-metafory-ili-chto-takoe-

snaff (11.11.2019) (Татьяна Казарина: Рождение метафоры, или 

что такое «снафф», URL: www.cirkolimp-tv.ru/articles/742/roz-

hdenie-metafory-ili-chto-takoe-snaff (11.11.2019)). 

Koreckaya Marina: Kollektivnoe telo v epohu novyh media: «setevoj» 

i «ulichnyj» registry sushchestvovaniya, v «Obshchestvo 5.0»: para-

doksy cifrovogo budushchego. VII Sadykovskie chteniya: materialy 

Mezhdunarodnoj nauchno-obrazovatel'noj konferencii (Kazan', 15–16 

noyabrya 2019 g.). Kazan' 2019. s.116-126 (Марина Корецкая: Кол-

лективное тело в эпоху новых медиа: «сетевой» и «уличный» ре-

гистры существования, в: «Общество 5.0»: парадоксы цифрового 



ХАЙП: ПРОИЗВОДСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ АФФЕКТА КОЛЛЕКТИВНЫМ ТЕЛОМ 
 

 

 291 

будущего. VII Садыковские чтения: материалы Международной 

научно-образовательной конференции (Казань, 15-16 ноября 2019 

г.). Казань 2019. с.116-126). 

Manovich Lev: Teorii soft-kul'tury, Nizhnij Novgorod 2017 (Лев Мано-

вич: Теории софт-культуры, Нижний Новгород 2017). 

Nansi ZHan-Lyuk: Segodnya, Ad Marginem ’93. Moskva 1994, s.148-164 

(Нанси Жан-Люк: Сегодня, Ad Marginem ’93. Mосква 1994, с.148-164). 

Pavlichkova Tereza, Kleut Jelena: Produsage as experience and interpre-

tation, „Participation” 2016, Vol. 13, Issue 1 May, p.350-359. 

Pikone Ike: Conceptualizing media users across media: The case for ‘me-

dia user/use’ as analytical concepts, Convergence, April 2017, p.1-14. 

Pikone Ike: Produsage as a form of self-publication. A qualitative study 

of casual news produsage, „New Review of Hypermedia and Multi-

media” 2011, Vol. 17, No. 1, April, p.1-22. 

Samarin Dmitrij: Hajp kak sovremennyj mediafakt v prostranstve yazy-

ka i kul'tury: za i protiv, „Vestnik CHerepoveckogo gosudarstvennogo 

universiteta” 2019, № 4 (91), s.83-90 (Дмитрий Самарин: Хайп как 

современный медиафакт в пространстве языка и культуры: за 

и против, „Вестник Череповецкого государственного универси-

тета” 2019, № 4 (91), с.83-90). 

 Sen Bish: Information as Ritual: James Carey in the Digital Age, „Cul-

tural Studies Critical Methodologies”, 2016 January. 

Serikov Andrej: Sovremennye analogi chelovecheskogo zhertvoprinoshe-

niya, „Vestnik Samarskoj gumanitarnoj Akademii. Seriya Filosofiya. 

Filologiya”. Samara 2019, №2(26), s.68-72 (Андрей Сериков: Совре-

менные аналоги человеческого жертвоприношения, „Вестник Са-

марской гуманитарной Академии. Серия: Философия. Филология”. 

Самара 2019, №2(26), с.68-72). 

Shazana Andrabi: New Wars, New Victimhood, and New Ways of Over-

coming It, „Stability, International Journal of Security & Development“ 

2019, 8 (1): 3, p.1-12. 

Toffler Alvin: The Third Wave, New York 1980. 

Vasterman Peter: Media-hype. Self-reinforcing news waves, journalistic 

standards and the construction of social problems. „European Journal 

of Communication” 2005, 20 (4), p.508-530. 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

ЕЛЕНА САВЕНКОВА 

ЧОУ ВО «Самарская гуманитарная академия» 

(Cамара, Россия) 
 

ORCID: 0000-0001-8141-3349 

e-mail:filis75@yandex.ru 

 

 

 

МАНИПУЛЯТИВНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ ПАМЯТИ.  

КОНСТРУИРОВАНИЕ И ПОДДЕРЖАНИЕ ТРАВМЫ  

ПРИ ПОМОЩИ ЭНЕРГИИ ХАЙПА1. 

 

MANIPULATIVE POTENTIAL OF MEMORY:  

DESIGNING AND FEEDING OF TRAUMA  

BY VIRTUE OF HYPE ENERGY 

 

 

Abstract: 

The paper comes from the intersection of two research fields – Memory Studies 

and Trauma Studies. The main issue is the problem of manipulative potential of 

“memory places”, dragging commemoration into digital environment and forming 

a hype around “right” and “wrong” strategies of victims' remembrance. Using the 

example of Shahak Shapira`s web-project “Yolocaust” the paper problematizes 

digital remembrance practices and policies of grief  emerging around Berlin's 

Holocaust memorial. The very concept of “memory places” refers to the concept of 

Pierre Nora (les lieux de mémoire), who drew attention to the symptomatic con-

flict between memory and history and the specific distribution of memorials in the 

twentieth century. The main questions in this paper are: Why and how exactly do 

 
1 *Публикация подготовлена при финансовой поддержке РФФИ в рамках 

научно-исследовательского проекта РФФИ № 19 011 00872 «Философская 

антропология жертвы: сакрализация, управление, дизайн». 



МАНИПУЛЯТИВНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ ПАМЯТИ 
 

 

 293 

we remember? What kind of "stuff" do memory places produce? Do memorials 

allow us to work with collective trauma? How does memory and forgetting work 

on the Web? As a result, researchers have to deal with the following problems: 

does univocal and monosemantic coherence between event, memory and forget-

ting exist at all? Should we rather consider it as a product shaped by political 

solutions, cultural shifts and flexible structures of everyday experience? 

 

Keywords: memory, manipulation, death, Holocaust, commemoration, memory 

studies, memorial complexes, hype, places of death, victim 

 

 

В январе 2017 года в Сети появился сайт-проект yolocaust.de 

(собственно, он никуда не исчез и к 2019-му году, просто ушел из 

списка топовых новостей и несколько видоизменился)2. Автором 

этого проекта стал израильский художник-сатирик Шахак Шапира. 

Поводом для создания проекта стало его глубокое возмущение пове-

дением туристов, посетителей мемориального комплекса памяти 

жертвам Холокоста, расположенного в Берлине. Казалось бы, перед 

нами всего лишь одно из многочисленных медиа-событий, ежеднев-

но разворачивающихся на просторах Сети. Однако событие это пред-

ставляется нам весьма многослойным, сложно сконструированным 

и запускающим очень непростую рефлексию по очень сложному по-

воду, – одним словом, весьма симптоматичным и позволяющим еще 

раз задаться вопросом о том, что же такое память. А также, кто, как 

 
2 Интерактивный проект израильского сатирика Шапира, который в фото-

коллаже соединил выбранные им игривые и веселые селфи посетителей 

Мемориала памяти жертвам Холокоста в Берлине с фотохрониками заму-

ченных евреев Освенцима, разместив все это в Сети. По его внутренним, 

декларированным на сайте правилам, любой, узнавший себя на фото, мог 

написать автору и попросить удалить фото. Вот почему на текущий момент 

сайт проекта не содержит визуального контента. Мы можем прочесть только 

меморандум автора и комментарии «пострадавших» и других пользовате-

лей. Однако то, что однажды попало в интернет и прошло волну хайпа, там 

и остается. Фактически мы приводим ссылки на фото с других ресурсов, 

в свое время сделавших репост или прокомментировавших эти фотографии. 

Ссылка на меморандум Шапира и комментарии: URL: http://yolocaust.de/ 

(20.12.2019) Анализ события здесь – это исключительно «сетевой срез» без 

попытки «обнаружить виноватых» и «разобраться в причинах». 



ЕЛЕНА САВЕНКОВА 
 

 

 294 

и о чем может помнить, как помнить правильно и каков манипуля-

тивный потенциал памяти.  

При первом приближении к вопросу о «правильной» памяти 

возникает вполне понятная и даже несколько обывательская убеж-

денность в том, что достаточно всего лишь знать Истину и, как след-

ствие, делать всё возможное, чтобы продолжать ее помнить. Если 

вновь вернуться к случаю Шапира, то исходя из этой убежденности, 

станет понятно, что мы уже знаем о трагедии еврейского народа, и, 

следовательно, ничто кроме злой воли, конечно, не может нам поме-

шать её помнить. Та же убежденность, что именно субъект является 

сознательным распорядителем своей памяти, как бы говорит нам: 

может существовать и «неправильная» память. Это когда кто-то, 

в рамках своих корыстных интересов, заставляет нас помнить непра-

вильные вещи или забывать нечто значимое, навязывая нам воспо-

минания, которых не было.  

Но если мы минуем то первое и, надо заметить, весьма эмоцио-

нальное приближение к вопросу, то увидим, что тема памяти сегодня 

чрезвычайно сложна и способна погрузить нас в различные дискус-

сионные поля. Да и сам проект Шапира существует уже в этих полях 

смысла, пользуется сложившимися символическими рядами, произ-

водя определенные эффекты, очень далекие от «свободной воли су-

бъекта». Соответственно, и вопрос о манипулятивном потенциале па-

мяти сложнее, чем может показаться на первый взгляд. 

В этой небольшой статье, которая так или иначе будет выстраи-

ваться вокруг проекта Yolocaust, мы постараемся обозначить то проб-

лемное поле, в котором стали возможны подобные визуальные вы-

сказывания о жертвах. Мы попробуем если и не распутать клубок 

травмирующих смыслов, то хотя бы обозначить их невероятное мно-

гообразие. 

Чтобы прояснить контекст, в котором возникла волна гнева, 

спровоцированная проектом Шапира, имеет смысл обратиться к фор-

мированию памяти о Холокосте. Стоит отметить, что мемориализа-

ция и музеефикация трагедии еврейского народа, пострадавшего 

в нацистских концентрационных лагерях, явление довольно молодое. 

Отнюдь не сразу после того, как советские солдаты открыли ворота 

Освенцима, мир начал рефлексировать и переживать культурную 

травму. Как отмечает Алейда Ассман, уже много лет исследующая ис-



МАНИПУЛЯТИВНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ ПАМЯТИ 
 

 

 295 

торию вопроса, память о трагедии, «восхождение Холокоста3 на вер-

шину национальной памяти и его превращение в «учредительный 

миф» не была и сейчас не является однородной». Ассман отмечает, что  
 

понадобились десятилетия, чтобы это преступление против человеч-

ности заняло прочное место в сознании мирового сообщества. Со-

стоявшийся в январе 2000 года форум, посвященный Холокосту, в 

котором приняли участие более сорока государств, завершился де-

кларацией, участники которой заявили о намерении возвести память 

о Холокосте на международный уровень»4.  

 

Ассман неоднократно указывала, что «память о Холокосте до-

стигла своего крещендо спустя шесть десятилетий после него са-

мого»5. На протяжении этого времени не только память институали-

зировалась и оформлялась символически, но и вообще проходили 

сложные процессы коллективного припоминания и забвения. 

Мемориализация травматических событий, создание особых 

территорий, наделенных сакральным статусом в силу того, что они 

отмечены жертвами, – именно эта тенденция лежит в основе созда-

ния мест памяти, и берлинский мемориал здесь не являются исклю-

чением. Елена Рождественская предлагает различать музеи, создан-

ные в тех местах, где происходило коллективное насилие, и те,  
 

 
3 Хотелось бы обратить внимание, что мы редко имеем дело напрямую с са-

мим воспоминание, а уж когда дело касается такого сложного явления, как 

коллективная память, то она доступна нам только через конвенционально 

одобренные термины. Даже слово «Холокост», уже прочно закрепившееся 

в гуманитарных науках, в европейской, американской и русской традиции 

используется по-разному: в русскоязычных текстах - с маленькой буквы, 

в европейских и американских - с большой. Это незначительный момент 

текстописания, но даже он подчеркивает, насколько культура инвестирована 

в то или иное понятие. Текст Ассман переводной, и переводчик с издателем 

решили сохранить большую букву. Поскольку в данном исследовании «Хо-

локост» выступает как сакральное понятие, здесь и далее мы тоже будем ис-

пользовать написание с большой буквы, кроме случаев цитирования русско-

язычных исследований. 
4 Ассман Алейда: Новое недовольство мемориальной культурой. Москва 

2016, с. 168. 
5 Ibidem, с. 191. 



ЕЛЕНА САВЕНКОВА 
 

 

 296 

которые воссоздают исторические места насилия в своих стенах. 

Многие ключевые музеи такого типа были построены в течение по-

следних двух десятилетий, например Музей толерантности в Лос-Ан-

джелесе (1993) и Мемориальный музей Холокоста в Вашингтоне 

(1994)6.  

 

К музеям второго типа относится и упоминаемый в связи 

с проектом Yolocaust берлинский мемориал. Он был создан после па-

дения берлинской стены на свободном куске земли в центре города, 

между Бранденбургскими воротами и элементами бункера бывшего 

руководства нацистской Германии. Идея этого мемориального ком-

плекса появилась в 1988-ом году у немецкой публицистки Лее Рош. 

В 1989-м она организовала фонд строительства «Памятника убитым 

евреям Европы». Но только в 1999-ом эта идея была одобрена прави-

тельством, а строительство мемориала началось в 2001-ом. Для посе-

щения данный комплекс был открыт лишь в 2005-ом году.  

Мемориал был построен по проекту Питера Айзенмана, 

и представляет собой огромное поле из 2700 серых бетонных плит, 

символизирующих надгробия, но таковыми не являющихся. Это до-

вольно важный момент в нашем рассуждении, ведь Шапира вменил 

в вину нерадивым пользователям «танцы на костях», в то время как 

«кости» здесь скорее символические, но оттого не менее, а может 

и более сакральные.  

Многочисленные исследователи музеефикации Холокоста как 

коллективной травмы отмечают, что музеи-мемориалы, сооружен-

ные не на месте ужасных событий, а в память о них, формируют до-

вольно отчетливый образ своих потенциальных посетителей. Это ни 

в коем случае не любопытствующие граждане, – скорее это «коллек-

тивный субъект социально-травматической истории»7, который дол-

жен преодолеть травму, а музейное пространство – это хорошо скон-

струированная машинка, помогающая критически осмыслить трав-

матический опыт. В музеях такого рода посетителям предлагают  
 

пережить эмоциональный опыт в целях идентификации с морально 

означенной историей, в которой расставлены акценты, что нужно 

помнить, что осудить, что увековечить. Однако акт эмоционального 

 
6 Елена Рождественская: Репрезентация культурной травмы: музеефика-

ция холокоста, „Логос“ 2017, том 27, №5, с. 94. 
7 Ibidem, с. 96. 



МАНИПУЛЯТИВНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ ПАМЯТИ 
 

 

 297 

потребления важно сопроводить именно морализирующим повество-

ванием, в противном случае сложно ожидать эффекта повышения то-

лерантности8. 

 

Более того, архитекторы совершенно сознательно просчиты-

вают эффект воздействия различных геометрических форм, воздей-

ствие света, тени, текстур на предполагаемых посетителей. В своей 

работе «Среда обитания: как архитектура влияет на наше поведение 

и самочувствие» Колин Эллард так описывает воздействие берлин-

ского мемориального комплекса:  
 

На первый взгляд это сооружение кажется холодным и безликим. 

На огромном поле нет ничего, кроме множества рядов черных бетон-

ных плит, разделенных узкими проходами. Высота плит различается, 

и они расположены так, что поле выглядит волнистым. Глядя на ме-

мориал извне, почти ничего не чувствуешь – эмоции накрывают 

только тогда, когда начнешь бродить между плитами… Проходы ока-

зались слишком узкими, чтобы можно было идти по ним вдвоем, по-

этому вскоре мы разделились и двигались поодиночке, лишь на 

мгновение появляясь в поле зрения друг друга. На пересечениях 

проходов мемориал просматривался насквозь; со стороны могло по-

казаться, будто длинные, узкие пустынные коридоры вонзаются 

в нас. И все это вместе – ощущение потерянности среди серых плит, 

за которыми не видно окружающего мира, вынужденная разлука 

с близким человеком и чувство незащищенности, возникавшее на 

пересечении сквозных коридоров, – поднимало в душе волны страха, 

тревоги, тоски и одиночества. Так архитектору Питеру Айзенману 

удалось создать сооружение, наполненное множеством коротких, но 

мощных отголосков чувств, которые пришлось испытать евреям во 

время Второй мировой войны. Такой эффект достигается через телес-

ное воздействие на посетителя. Вы должны стать частью инсталля-

ции, пройти через нее, потеряться в ней – только тогда чужой ужас 

и чужое горе становятся ощутимыми и ошеломляющими9. 

 

После такого эмоционального включения, буквально вчиты-

вающего смыслы Холокоста в архитектурное сооружение, хочется за-

даться вопросом, почему это не сработало с посетителями, делав-

шими скандальные фото и селфи на плитах мемориала? Почему 

 
8 Ibidem, с. 98. 
9 Колин Эллард: Среда обитания: как архитектура влияет на наше пове-

дение и самочувствие. Москва 2018, c. 25-26.  



ЕЛЕНА САВЕНКОВА 
 

 

 298 

профессиональный взгляд Элларда считал сложный посыл Айзенма-

на, а нерадивые посетители не включились в музейную машину по 

переживанию и преодолению травмы? Шапира (как, впрочем, и мно-

гие, воспринявшие его посыл), предполагает, что всему виной паде-

ние нравов и забывчивость. Но нам кажется, что дело тут не в дихо-

томии добра и зла. Ситуация несколько сложнее. 

Дело в том, что действующие лица проекта Yolocaust были не 

совсем верно оценены (не с этической, а с фактической точки зре-

ния). Вернее, они были неправильно классифицированы. Ошибочно 

было полагать, что субъект действия, осквернивший память о Холо-

косте – это гражданин, ступивший на неверный путь забвения трав-

матического события. Проблема в том, что перед нами вообще не со-

всем субъект морального деяния, как ни парадоксально это звучит. 

Перед нами пользователь, который функционирует по своим прави-

лам, и это очень специфический функционал. Пользователь – это 

продукт цифровой эпохи, его повседневный опыт – это легкость обра-

щения. Легко найти, закачать, посмотреть, разместить и прокоммен-

тировать, легко сделать фото и запостить. Одним словом, пользова-

телю легко быть пользователем. Кстати, пользователь в качестве од-

ной из новых форм субъектности продолжает уже знакомый ряд: 

зритель, читатель, потребитель. Специфика пользователя, если от-

толкнуться от этимологии10, в том, что операции, которые он произ-

водит, должны быть максимально облегчены и ускорены. Смысл 

того, что производит пользователь, в том, чтобы получить удоволь-

ствие или же произвести его. И здесь мы фактически получаем столк-

новение двух разноплановых реальностей. Речь о реальности сетевых 

медиа и о реальности парадигмальной культурной травмы, которой 

является Холокост. Видимо, почувствовав это противоречие, Шапира 

и назвал свой проект Yolocaust. Это слово непереводимо буквально, 

но оно сконструировано из «Holocaust» и сокращения YOLO, то есть 

 
10 Слово польза образовано от старорусского польга, состоящего из частицы 

ро- и корня lьgа, значащего легкий, легко. Этот корень звучит также в словах 

льгота, нельзя (как отрицание легкого). Интересно, что в английском языке 

слово user означает как пользователя, так и потребителя, причем с оттенком 

дилетантизма – юзер использует готовые продукты, ничего особо не созда-

вая. Подробнее о фигуре пользователя см.: Елена Иваненко, Елена Савенко-

ва, Марина Корецкая: YouTube: метромедиальное тело в анатомическом 

театре, в: Mixtura verborum' 2010: тело и слово Самара 2010, с. 42-59. 



МАНИПУЛЯТИВНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ ПАМЯТИ 
 

 

 299 

«You Only Live Once» («живем лишь раз», «живем наслаждаясь»). 

Или же, когда последнее слово не «Once», а «Оnline», то это сленго-

вая сетевая аббревиатура «всю жизнь в Сети». Вот жизнь в Cети как 

раз и предполагает деловитую активность пользователей по созда-

нию и обновлению контента. 

Что именно увидел автор проекта Yolocaust в тех легкомыслен-

ных селфи? Прежде всего – глубину падения нравов, разрушение са-

кральной территории, профанирование святыни.  

А что увидели пользователи? Интересные селфи, необычные 

ракурсы, крайне фотогеничную архитектуру. Об этом факте свиде-

тельствует количество лайков (их автор проекта сохранил на каждом 

фото коллажа). Стоит отметить, что пользователи, разместившие 

свои селфи на страницах соцсетей, не воспринимали свое деяние как 

нечто из ряда вон выходящее. Определенно, для них это был очеред-

ной фотоотчет о том, где, как и с кем прошел их день. Вернее, до ак-

ции Шапира они, как и их подписчики, даже не думали, что перешли 

хоть какие-то границы. На страницах Yolocaust читаем: «…самый ин-

тересный ответ пришел от молодого человека с первого снимка про-

екта. На фото он прыгает на бетонные плиты, а сам снимок подписан 

так: «Прыжки на костях мертвых евреев @ в Мемориале Холокоста». 

Думаю, его письмо – лучшее завершение этого проекта» [далее 

приводится текст письма]. 
 

Я тот самый парень, который вдохновил тебя на создание Yolo-

caust, так что я, в общем, проникся ситуацией [so I've read at least]. 

Я тот, кто «прыгает на мёрт...» – я уже даже не могу это писать, мне 

вроде как уже надоело постоянно это видеть. Я никого не хотел оби-

деть. Но теперь я просто вынужден постоянно смотреть на свои слова 

в заголовках СМИ. 

Я вижу, какую реакцию вызывают те слова, и это какое-то без-

умие. Это точно не то, чего я хотел (…)  

Фотография предназначалась для моих друзей и была сделана 

в шутку. Среди друзей у меня репутация большого шутника: я устраи-

ваю всякие дерзкие, безумные [stupid] и саркастические шутки. И им 

это нравится. А если бы ты знал меня лично, то и тебе бы тоже понра-

вилось. Но вот когда это разошлось <по всей Сети>, когда это видят 

незнакомые люди, которые обо мне понятия не имеют, – тогда они 

просто видят какого-то парня, который якобы не уважает что-то, что 

важно для других людей или даже не уважает их самих. 



ЕЛЕНА САВЕНКОВА 
 

 

 300 

Но я ничего такого не имел в виду [That was not my intention ]. 

И я сожалею. Правда. 

И поэтому хотелось бы, чтобы меня перестали поливать грязью 

[undouched]11. 

 

Итак, перед нами отнюдь не злонамеренный актор, но, скорее, 

обескураженный пользователь, считающий себя веселым и нестан-

дартным шутником, который разве что слегка перегнул палку, но ко-

торый в собственных глазах в целом является весьма креативным: он 

большой оригинал с чувством юмора, да и вообще отличный парень. 

Он «не такой» и он «ничего такого» в виду не имел. Просто для него 

жизненно важно нравиться, быть дерзким и очаровательным. И – до-

бавим мы уже от себя – на злодея он, действительно, совсем не по-

хож. Ведь все, что он совершает – это банальные действия пользова-

теля. Но именно в этих банальных деяниях и заключается, по мне-

нию Шапира, основная трагедия12. Перед нами не акт последователь-

ного сознательного вандализма, совершенного на территории мемо-

риала, но скорее элементарная демонстрация забвения, неузнавание 

территории мемориала в качестве сакральной и, как следствие, ради-

кальный подрыв оснований самой структуры идентичности. Шапира 

полагает, что если напомнить сообществу о том, кому посвящен бер-

линский Мемориал, то ситуацию можно исправить, ведь основная 

проблема (и это не только мнение израильского сатирика) в том, что 

трагедия Холокоста забывается, а современные молодые люди не 

помнят о мучениях еврейского народа и поэтому совершают подоб-

ные ошибки. Но так ли это? Действительно ли существует обязатель-

ная линейная последовательность «событие → воспоминание → ме-

мориализация → забвение → напоминание»?  

 
11 Читать в оригинале URL:http://yolocaust.de/ (20.12.2019). 
12 Возможно, опознанию данных селфи как преступного деяния, которое за-

служивает самого строгого порицания, способствовал механизм, уже когда-

то опознанный и выраженный во внятной речи (и даже уже пережитый 

культурой в качестве травматического). Обвинения Шапира могут быть уз-

наны в логике Ханны Арендт, провозгласившей банальность зла в своей 

противоречивой и сложной работе Эйхман в Иерусалиме. Банальность зла, 

опубликованной в 1963 году. В каком-то смысле, туристы, делавшие селфи 

и фото на фоне бетонных плит мемориала, тоже всего лишь делали свою ра-

боту как и эсэсовский бюрократ Эйхман. Хана Арендт: Банальность зла. 

Эйхман в Иерусалиме. Москва 2008. 



МАНИПУЛЯТИВНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ ПАМЯТИ 
 

 

 301 

Алейда Ассман в своих работах «Длинные тени прошлого» 

и «Новое недовольство мемориальной культурой» обращает внима-

ние на то, что политики памяти меняются, причем меняются доволь-

но заметно и основательно. Разные поколения помнят по-разному 

и с различными целями. Коллективная память – продукт политиче-

ских решений, культурных сдвигов, меняющихся структур опыта. 

В каком-то смысле и селфи на блоках мемориала в Берлине, 

и бурная реакция Шапира, и хайп-волна вызванная его проектом, все 

это – следствие тенденции, которую Ассман и определяет как «совре-

менное недовольство мемориальной культурой». Впрочем, не стоит 

полагать, что недовольство вызвано последовательным отказом от 

памяти, скорее, речь идет о том, что меняется способ припоминания 

травматических событий. Ассман выпустила свою книгу «Новое недо-

вольство мемориальной культурой» в 2013 году (на русский, не пол-

ностью, она переведена в 2016-м). Но впервые о проблеме «мест па-

мяти» заговаривал все же французский историк Пьер Нора13.  

Его идея заключается в том, что уровень манипуляции при по-

мощи мест памяти значительно серьезнее, чем мы можем предпола-

гать. Например, он обращает внимание на простой, но удивительный 

факт – такого количества мемориалов и мемориальных комплексов, 

памятников, памятных досок жертвам различных трагедий и ката-

строф до ХХ века14 не видела ни одна культура. Очевидно, что если 

 
13 Под руководством Пьера Нора с 1984-го по 1992-й годы был осуществлён 

масштабный исторический исследовательский проект, который был опубли-

кован в Париже издательством Gallimard. Этот проект получил название 

«Места памяти» («Les lieux de mémoire») (Республика, Нация, Франция). 

Проект состоял из 7 томов и содержал 6000 страниц, написанные 130 учены-

ми. В семитомнике описываются и анализируются французские места па-

мяти, причем, само понятие «место» здесь не только территория или топос. 

Так, например, местом памяти может быть как Бастилия, так и французский 

флаг или Жанна д`Арк. Отдельные статьи этого проекта были изданы по-

русски в 1999-м году. Нора Пьер: Между памятью и историей. Проблема-

тика мест памяти. Франция-память. Санкт-Петербург 1999. 
14 Впрочем, справедливости ради, стоит заметить, что в истории уже были 

приступы обострения коллективной памяти. Архаическая классическая гре-

ческая культура очень активно создавала «места памяти». Будучи потом-

ками завоевателей, фактически уничтоживших коренное население, элли-

ны, тем не менее, сочли необходимым присвоить их места памяти и выстра-

ивали свои «демократические режимы» на памяти о царях. Они 



ЕЛЕНА САВЕНКОВА 
 

 

 302 

осуществляются столь внушительные инвестиции в мемориализацию 

трагедий, значит в этом есть какая-то необходимость. Эта необходи-

мость напрямую связана с поддержанием и конструированием «кол-

лективной памяти», которая, в свою очередь, не является нейтраль-

ным понятием. За этим понятием сразу стояло переживание вины 

или травмы, а значит, перед нами не столько призыв к припомина-

нию, сколько к самобичеванию либо благородному желанию спра-

ведливой мести. Нора отмечает, что  
 

память обладает новым престижем демократичности и протеста. 

Она явилась как отмщение униженных и оскорбленных, история тех, 

кто не имел права на историю. Если память и не гарантировала исти-

ны, она гарантировала верность. Что в ней ново и что связано с вели-

чайшей бедой эпохи – увеличением продолжительности жизни, жи-

вым присутствием свидетелей прошлого – так это претензия на исти-

ну более «истинную», чем истина истории: истину живой памяти 

о пережитом…  

Дело в том, что подлинная проблема, которую ставит сегодня са-

крализация памяти, – это понять, как, почему, в какой момент пози-

тивный принцип эмансипации и освобождения, одушевлявший ее, 

оборачивается своей противоположностью и превращается в форму 

замкнутости, мотив исключения и орудие войны. Требование возвра-

щения памяти – в принципе форма взывания к правосудию. 15  

 

Именно это требование и осуществляет Шахак Шапира. Более 

того, он не просто требует правосудия, фактически он его и осуществ-

ляет, причем довольно безжалостно как по отношению к нерадивым 

 
перезахоранивали кости царей, основывали кенотафы (пустые могилы), на 

каждом перекрестке воздвигали геммы, да и вообще производили тоталь-

ную каталогизацию территорий, связанную именно с попыткой помнить то, 

чего не было. Мало того, «Илиада» Гомера – это тоже «место памяти» для 

эллинов. Благодаря сконструированному воспоминанию каждый мог стать 

«потомком», а место памяти – значимым легитимирующим элементом 

культуры. За наблюдение об античных истоках «мест памяти», высказанное 

в рамках обсуждения темы на круглом столе «Манипулируя жертвой: произ-

водство аффекта в современном медийном пространстве», автор благодарит 

Вадима Юрьевича Михайлина. 
15 Пьер Нора: Всемирное торжество памяти, „Неприкосновенный запас“ 

2005, № 2. URL: https://magazines.gorky.media/nz/2005/2/vsemirnoe-torzhe-

stvo-pamyati.html (12.11.2019) 



МАНИПУЛЯТИВНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ ПАМЯТИ 
 

 

 303 

туристам, так и к тем несчастным узникам Освенцима, которые ока-

зались на фотографиях хроник. Стоит отметить, что Шахак Шапира 

находится не по ту сторону баррикад, он, как и авторы селфи, поль-

зователь и в его арсенале вся мощь пользовательской легкости, кото-

рая может не только развлекать, но и эффективно карать, задействуя 

современные технологии в полном объеме. В своем манифесте Ша-

пира пишет: 
 

Дорогой Интернет! На прошлой неделе я запустил проект под 

названием YOLOCAUST, в котором исследуется наша коммеморатив-

ная культура, – это делается через комбинирование кадров селфи 

в Мемориале Холокоста в Берлине с кадрами из нацистских лагерей 

смерти. Эти селфи были найдены в Facebook, Instagram, Tinder и 

Grindr. Проект также содержит комментарии, хэштеги и лайки, кото-

рые были связаны с теми селфи16.  

 

Свои фотоколлажи художник также запустил в Сеть и их виру-

лентное распространение создало мощную волну хайпа прокатив-

шуюся «от стены к стене»17 и захлестнувшую Большие медиа. И дей-

ствительно, сегодня без хайпа невозможно сконструировать даже та-

кую структуру, как коллективная травма, ведь хайп способен вбирать 

в себя сообщество любого масштаба и демонстрировать его сразу, 

причем в количественных показателях. Проект Шапира получил 

фантастический резонанс, причем не только волну поддержки, но и, 

как часто бывает в случае с хайпом, еще и волну негодования. Ведь 

суть хайпа в безотлагательном соучастии, передающимся мгновенно, 

и позволяющим отчетливо почувствовать неуязвимость сетевого кол-

лективного тела. Пользователь, отозвавшийся на хайп-волну, под-

тверждает тождество своего аффекта всеобщему, причем это не стоит 

ему практически никаких усилий. Кроме того, волны хайпа позво-

 
16 В оригинале с текстом автора проекта можно ознакомиться по ссылке 

URL:http://yolocaust.de/ (20.12.2019). 
17 «Хайп от стены к стене» – устойчивое понятие, указывающие на силу резо-

нанса. Исследователи такого явления как хайп указывают, что, достигая сво-

его максимума, хайп-новость может выйти за пределы сетевого общения, 

и стать основой новостного повода в телепередаче, лечь в основу газетной 

статьи или стать частью повседневного разговора соседей. Подробнее об 

этом явлении см. в статье Елены Иваненко Хайп: производство и потребле-

ние аффекта коллективным телом („Миргород“ 2020, № 1 (15), с.254-291).  



ЕЛЕНА САВЕНКОВА 
 

 

 304 

ляют отличить «своих» от «чужих». Волна затухает, если не находит 

отклика – именно так проверяются на эффективность триггеры, вы-

зывающие хайп. А тема жертв и памяти о жертвах сегодня необычай-

но заметна. Именно поэтому Yolocaust получился столь резонансным 

проектом, выявившим весьма любопытные сдвиги в современных по-

литиках памяти. 

Но возникает серьезное подозрение в том, что интерес к про-

екту Шапира был продиктован именно высокими моральными нор-

мами возмутившихся. Дело в том, что, формируя свои обличитель-

ные фотоколажи, Шапира задействовал очень специфический, мож-

но даже сказать, запрещенный прием. Использование фотографий 

измученных, низведенных к состоянию «голой жизни»18 узников на-

цистских лагерей смерти – это зрелище, которое с трудом восприни-

мается культурой даже сегодня. Собственно, потому и возводятся 

многочисленные мемориалы, разрабатываются концепции архитек-

турного воздействия различных сооружений, пишутся книги, мему-

ары, создаются памятники, развивается дисциплина, формирующая 

профессиональный дискурс памяти – одним словом, делается очень 

многое, чтобы только не видеть «голой жизни» на этих страшных 

кадрах, которые, увидев раз невозможно забыть. Не стоит льстить 

себе, что, смотря фотоколлажи Шапиро, миллионы пользователей 

выступали лишь в почетной роли свидетелей «безобразия», гневно 

осуждали и восклицали «Это не должно повториться!». Не будем за-

бывать, что пользователем, прежде всего, движет любопытство, а пе-

реход от свидетельствования к подглядыванию не всегда заметен19. 

 
18 Понятие «голая жизнь» в 1995-м году предложил Джоржо Агамбен, в ра-

боте «Homo Sacer. Суверенная власть и голая жизнь». По его мнению, «го-

лая жизнь» – это та далее не разложимая точка, до которой при желании 

государство может низвести гражданина; кроме того, это основа биополи-

тики. Интересно, что на коллажах Шапира особенно заметны те полюса био-

политики, которые должны отрицать друг друга, но на деле являются про-

должением друг в друге. Селфи жизнерадостного и спортивного пользова-

теля – это не антитеза измученному телу узника, но инверсивное продол-

жение.  
19 Подробнее о зрелище насилия и снафф см.: Елена Иваненко, Марина Ко-

рецкая, Елена Савенкова: Травма как зрелище: нюансы биополитической 

сборки коллективного тела. в: Философская антропология жертвы. От 

архаических корней к современным контекстам. Материалы Всероссий-

ской конференции с иностранным участием, Самара 2017, с. 24-57 



МАНИПУЛЯТИВНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ ПАМЯТИ 
 

 

 305 

Кроме того, двум с половиной миллионам пользователей был пред-

ложен захватывающий и новый пользовательский опыт участия в ри-

туале уничтожения «козла отпущения»20. Хотя Шапира и пишет: 

«Вам решать, как вести себя в мемориале шести миллионам жертв», 

но понятно, что решать будет уже волна пользовательской актив-

ности. «Страницу проекта посетили более 2,5 миллионов человек. 

Самое невероятное, что проект действительно задел всех тех 12 чело-

век, чьи селфи я выложил. Почти все они поняли мой посыл, извини-

лись и приняли решение удалить свои селфи из личных профилей 

в Facebook и Instagram»21. Но комментарии, приведенные выше, ука-

зывают не на то, что пользователи «осознали» свою ошибку, а скорее 

на то, что они сами подверглись невероятной волне медианасилия 

и очень хотят избавиться от «скверны». 

Итак, не только способность морального суждения управляла 

эмоциями всех участников сетевого события под названием Yolocaust. 

Это сложный конструкт, за которым стоят десятилетия работы поли-

тик памяти, и мы должны учитывать те оптики, при помощи которых 

мы считывает тексты культуры, будь то фотоколлаж в сети или па-

мятник жертвам нацистского режима. 

Вновь вернемся к работе Ассман. В «Новом недовольстве ме-

мориальной культурой», она указывает на четыре периода памято-

вания. В рамках этих периодов нормы и цели коммеморативных 

практик менялись. 

- диалогическое забвение; 

- помнить, чтобы никогда не забывать; 

- помнить ради преодоления; 

- диалогическое памятование22.  

Эти четыре периода связаны с четырьмя фазами преодоления 

травмы Второй мировой войны. По мнению Ассман, они сменяют 

друг друга, хотя, возможны и рудиментарные пересечения и даже 

смешения. Ассман надеется, что сегодня наступает эпоха «диалоги-

ческого памятования», предполагающая конструктивную рефлексию 

и аккуратность в использовании политик памяти в корыстных целях, 

 
20 О функции «козла отпущения» и амбивалентности сакрального и осквер-

ненного см.: Рене Жирар: Козел отпущения, Санкт-Петербург 2010. 
21 Подробнее в оригинале см: URL: http://yolocaust.de/ (20.12.2019). 
22 Ассман Алейда: Новое недовольство мемориальной культурой, Москва 

2016, с.195. 



ЕЛЕНА САВЕНКОВА 
 

 

 306 

но она не учитывает современную цифровую среду, в которой, вы-

нужденным образом реализуются все четыре типа памятования. Раз-

мышляя об энергии хайпа, о манипулятивном потенциале пользова-

тельских коммемораций на примере проекта Шапира, еще раз хо-

чется обратить внимание, на необратимые изменения условий опыта, 

в том числе и опыта припоминания коллективной травмы и подчерк-

нуть, что условия сетевой коммуникации просто не оставляют места 

тем сложным конструкциям, о которых пишет Ассман. Именно по-

этому структура диалогического памятования, встретившись с повсе-

дневным коммуникативным опытом пользователя непременно пре-

терпит трансформацию, и ее необходимо учитывать, чтобы правиль-

но оценивать событие коммеморации.  

 

 

REFERENCES: 
 

Agamben Dzhordzho: Homo Sacer. Suverennaya vlast' i golaya zhizn'. 

Moskva 2011. (Агамбен Джорджо: Homo Sacer. Суверенная власть 

и голая жизнь. Москва 2011). 

Arendt Hana: Banal'nost' zla. Ejhman v Ierusalime. Moskva 2008 

(Арендт Хана: Банальность зла. Эйхман в Иерусалиме. Москва 

2008). 

Assman Alejda: Novoe nedovol'stvo memorial'noj kul'turoj. Moskva 2016 

(Ассман Алейда: Новое недовольство мемориальной культурой. 

Москва 2016). 

Dzheffri Aleksander: Smysly social'noj zhizni: Kul'tursociologiya. Moskva 

2013 (Александер Джеффри: Смыслы социальной жизни: Куль-

турсоциология. Москва 2013). 

Ivanenko Elena, Koreckaya Marina, Savenkova Elena: Travma kak zre-

lishche: nyuansy biopoliticheskoj sborki kollektivnogo tela, v: Filosof-

skaya antropologiya zhertvy. Ot arhaicheskih kornej k sovremennym 

kontekstam. Materialy Vserossijskoj konferencii s inostrannym uchas-

tiem, Samara 2017, s. 24-54 (Иваненко Елена, Корецкая Марина, 

Савенкова Елена: Травма как зрелище: нюансы биополитической 

сборки коллективного тела, в: Философская антропология жер-

твы. От архаических корней к современным контекстам. Мате-

риалы Всероссийской конференции с иностранным участием, Са-

мара 2017, с. 24-57) 



МАНИПУЛЯТИВНЫЙ ПОТЕНЦИАЛ ПАМЯТИ 
 

 

 307 

Kolin Ellard: Sreda obitaniya: kak arhitektura vliyaet na nashe povede-

nie i samochuvstvie. Moskva 2018 (Эллард Колин: Среда обитания: 

как архитектура влияет на наше поведение и самочувствие. 

Москва 2018). 

P'er Nora: Mezhdu pamyat'yu i istoriej. Problematika mest pamyati av-

tor, v: Franciya-pamyat' Sankt-Peterburg 1999, s. 17-50. (Нора Пьер: 

Между памятью и историей. Проблематика мест памяти ав-

тор, в: Франция-память. Санкт-Петербург 1999, с. 17-50). 

Rozhdestvenskaya Elena: Reprezentaciya kul'turnoj travmy: muzeefika-

ciya holokosta, „Logos“ 2017, tom 27, №5, s. 87-115 (Рождественская 

Елена: Репрезентация культурной травмы: музеефикация холо-

коста, „Логос“ 2017, том 27, №5, с. 87-115). 

Zhirar Rene: Kozel otpushcheniya. Sankt-Peterburg 2010 (Жирар Рене: 

Козел отпущения. Санкт-Петербург 2010). 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

МАРИНА КОРЕЦКАЯ  

Самарский государственный институт культуры (Самара, Россия) 
 

ORCID: 0000-0002-6910-8744.  

e-mail: listarh@list.ru,  

 

 

 

КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ  

И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА:  

ОТ СООБЩЕСТВ УТРАТЫ  

К КОЛЛЕКТИВНОМУ ТЕЛУ НАРОДА1 

 

THE CONSOLIDATING POTENTIAL OF GRIEF  

AND THE TRANSCODING OF AFFECT: FROM MOURNING 

COMMUNITIES TO THE COLLECTIVE BODY OF THE NATION 

 

 

Abstract:  

The article deals with the consolidating potential of an affective wave that arises 

around events marked by victims (terrorist attacks in particular) and discusses 

how collective affectation regimes can be transformed, making a transition from 

local affective communities of mourning, into much broader and ephemeral 

communities, such as “nation” or “people”. The ability of this cultural codes 

transformation to produce the political effects is considered. Arguments are given 

in favor of the socio-constructivist theories of emotions, allowing us to consider 

grief not as a natural and universal emotion, objectively caused by the event of 

loss, but as an affect induced by rituals and depending on cultural performances. 

The article revises the idea based on the Cartesian tradition that individual affects 

 
1 Публикация подготовлена при финансовой поддержке РФФИ в рамках 

научно-исследовательского проекта РФФИ № 19 011 00872 Философская 

антропология жертвы: сакрализация, управление, дизайн. 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 309 

are primary in relation to collective ones. The specificity of mourning practices in 

modern societies is compared with traditional ones, and the question of their 

emancipatory and protest potential is raised. 

 

Keywords: affects, emotions, loss and grief communities, mourning ritual, 

performative, collective body 

 

 

„Народ” – одно из важнейших политических понятий, по-

скольку современные демократические конституции объявляют 

именно его „носителем суверенности” и „источником власти”. Народ 

не существует ни как готовый объект, ни как субстанция, ни как 

сумма индивидов. Он производится перформативно, заявляя о себе, 

когда коллективное тело выходит на улицу2, а в современной ситуа-

ции еще и параллельно консолидируется и репрезентируется посред-

ством сетевой коммуникации. Для того, чтобы эта консолидация со-

стоялась, первостепенно важны не только некие идеи и модели иден-

тичности, способные объединить множества, не только некие требо-

вания, которые можно предъявить и рационально обосновать в каче-

стве справедливых, но и аффект, достаточно мощный и заразитель-

ный, допускающий его совместное переживание, которое и позво-

ляет, в частности, сказать „мы, народ”. Теория Роя Раппопорта, со-

гласно которой религиозные истины получают свою убедительность 

благодаря не столько рациональному и дискурсивному аппарату дог-

матики, сколько коллективно исполняемым ритуалам3, вполне при-

менима и в этом случае, тем более что идея народа как носителя 

суверенности имеет отчетливую привязку к горизонту теологии, то 

есть она в своей основе религиозна4. Идея справедливости, идентич-

ность, политическая программа обретают плоть и кровь через эмо-

ционально насыщенное соприсутствие. Жертва – будь то жертва ката-

строфы или насилия (терактов), или подвиг самопожертвования, – 

может рассматриваться как один из привилегированных поводов для 

 
2 Джудит Батлер: Заметки к перформативной теории собрания. Москва 

2018. 
3 Roy Rappaport: Ritual and Religion in the Making of Humanity. Cambrige 

1999. 
4 Марина Корецкая: Народ как носитель суверенности и границы полити-

ческой теологии, “Социодинамика” 2019, № 1, с.10-19. 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 310 

такой аффективной консолидации. Сегодня жертва насилия/ката-

строфы замещает жертву жертвоприношения в этой роли5, но, чтобы 

этот эффект состоялся, требуется его дополнительная ритуальная 

обработка. 

В этом контексте ритуальной обработки и перекодирования 

аффекта возникает вопрос о так называемых “политиках скорби” 

(politics of mourning). Скорбь – не просто сильная эмоция, не просто 

ритуал, который эту эмоцию оформляет, но это еще и пространство 

публичных практик, заряженное политически. Джудит Батлер в ряде 

своих работ, таких как Precarious Life: The Powers of Mourning and 

Violence (2004), Frames of War: When Is Life Grievable? (2009), Notes 

Toward a Performative Theory of Assembly (2015, русский перевод из-

дан в 2018)6 в контексте осуждения политик исключения и так назы-

ваемой прекарности (социальной незащищенности, производной от 

частичной занятости и отсутствия гарантий), поднимает вопрос о „не-

оплакиваемых жизнях’ (ungrievable lives) и „политиках скорби”. 

Решение о том, чья смерть подлежит публичному оплакиванию, а чья 

нет – это, безусловно, решение политическое, и к тому же имеющее 

прямое отношение к столь обсуждаемой сегодня тематике „голой 

жизни”, то есть жизни, лишенной политического и правового статуса, 

исключенной за границы человеческого. Как показывает Джорджо 

Агамбен, это жизнь, по поводу которой принято суверенное решение 

о том, что она недостойна быть прожитой, а убийство такового лица 

не считается преступлением7. Это жизнь, понятая в биополитическом 

духе как “расходный материал”. Предельным и наиболее откровен-

ным случаем таких неоплакиваемых жизней будут, конечно, жертвы 

нацистского геноцида. В документальном фильме Клода Ланцмана 

 
5 Андрей Сериков: Современные аналоги человеческого жертвоприноше-

ния, “Вестник Самарской гуманитарной академии. Серия Философия. Фило-

логия” 2019, № 2, с. 68-100. 
6 Книга Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence написана в ка-

честве рефлексии по поводу теракта 11 сентября 2001 года. Наиболее важной 

в контексте обсуждаемых вопросов является глава Violence, Mourning, Poli-

tics. Judith Butler: Precarious Life: the Powers of Mourning and Violence. New 

York: Verso, 2004, pp. 19-50. Judith Butler: Frames of War: When Is Life Grie-

vable? New York 2009. 
7 Джорджо Агамбен: Homo sacer. Суверенная власть и голая жизнь. Москва 

2011, с. 93-96. 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 311 

Шоа Ицхак Дугин, который был в числе тех узников концлагерей, 

кого заставляли вскрывать массовые захоронения и полностью унич-

тожать останки, говорит, что немцы запрещали им 
 

произносить слово „смерть” и слово „жертва”, потому что это не 

тела, а просто деревянные чурбаны, ничего не значащие вещи, дерь-

мо, мусор. Стоило кому-нибудь сказать „смерть” или „жертва”, как его 

избивали. Немцы внушали нам, что мы должны называть трупы 

Figuren, то есть „марионетками”, „манекенами”, или Shmattes, то есть 

„ветошью”.8  

 

Дугин рассказывает, что однажды в одном из таких рвов он 

обнаружил тела своих родных и сдержать эмоций не смог, за что был 

сильно избит, причем просьбу убить его охрана проигнорировала. 

Батлер приводит другие, на первый взгляд, менее вопиющие при-

меры смертей, игнорируемых публичным пространством современ-

ности. К таковым относятся смерти (а соответственно и жизни) мар-

гинализированных индивидов или групп: мигрантов, бездомных, 

членов ЛГБТ-сообществ, жителей зон локальных военных конфлик-

тов, равно как и тех, кого принято называть „ограниченным военным 

контингентом”.  

Батлер обращается к Антигоне Софокла для иллюстрации 

того, как борьба за право на публично выражаемую скорбь позволяет 

противостоять антигуманной логике исключения и тем самым обре-

тает политический характер9. Она предлагает видеть в этом драмати-

ческом сюжете перформативное смещение границы, отделяющей тех, 

кто может быть оплакан, от тех, кто такого права лишен. Креонт, 

получив царскую власть, первым своим указом распоряжается с по-

честями похоронить Этеокла, защищавшего Фивы, и лишить погре-

бения Полиника, поскольку тот повел на родной город иноземные 

войска. Антигона не только тайно совершает над своим братом По-

лиником похоронный обряд и тем самым нарушает запрет, нало-

женный Креонтом, она еще и публично обосновывает свое право на 

скорбь и право Полиника на приличествующее погребение. Суд над 

ней разворачивается в дискуссию, в которую оказывается вовлечен 

 
8 Интервью, взятые Ланцманом для фильма, были изданы в виде книги. См.: 

Клод Ланцман: Шоа. Москва 2016. С. 22-25. 
9 Judith Butler: Antigone’s Claim. New York 2002. 

 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 312 

весь город, а ее самоотверженная смерть и несчастья, обрушившиеся 

на Креонта, убеждают фиванцев в том, что указ царя несправедлив 

и всякая жизнь уже сама по себе достойна оплакивания. В переводе 

на язык современных реалий, как полагает Батлер, речь идет о том, 

что акты траура по тем, по ком скорбеть не принято, имеют не только 

„подрывной”, но и переучреждающий характер, перформативным 

образом меняющий устоявшиеся практики, смещающий границы, 

отделяющие исключенных. И, таким образом, „более оплакиваемая” 

(more grievable) смерть коррелирует с „более жизнеутверждающей” 

(more livable) жизнью. В конечном счете публично выражаемая соли-

дарность со скорбящими подается как рецептура демократизации 

политик скорби. Таким образом, как это ни парадоксально, едва ли 

не  самый архаический и традиционный ритуал (каковым и является 

оплакивание) служит делу эмансипации. Тот, кто оплакан, не рассма-

тривается более как расходный материал для властных институтов. 

При этом протесту Антигоны приписывается общегуманистический 

характер, поскольку она отстаивает право на человеческое достоин-

ство в жизни и смерти как таковое.  

Конечно, Антигона для Батлер – лишь способ драматизиро-

вать современные проблемы, а предложенная ею трактовка реле-

вантна трагедии Софокла и ее античным контекстам приблизительно 

в той же степени, в какой это можно сказать и об интерпретации 

Фрейдом истории Эдипа. Мы еще вернемся к этому сюжету, сейчас 

лишь отметим, что ставки не только Антигоны, но и Батлер высоки, 

и это подводит нас к необходимости задать ряд вопросов о траурных 

практиках как в традиционных, так и в современных обществах. 

Почему важна скорбь и ее ритуальное исполнение? Как соотносится 

скорбь индивидуальная и скорбь коллективная? Какие социальные 

функции выполняло лишение маргиналов права на оплакивание? 

Начнем с того, что не только современному обыденному со-

знанию, но и гуманитарным наукам свойственно, скорее, представ-

ление о том, что скорбь естественна, она представляет собой обще-

человеческий феномен переживания сильного горя по поводу утраты. 

Жизнь как таковая хрупка и ранима. Все люди смертны, а, как писал 

еще Мартин Хайдеггер, „конечность существует только в истинной 

обращенности к концу”10. Иными словами, если пользоваться языком 

 
10 „Конечность не свойство, просто приданное нам, но фундаментальный 

способ нашего бытия. Если мы хотим стать тем, что мы есть, мы не можем 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 313 

феноменологии и экзистенциального анализа, скорбь онтологически 

фундирована и онтически неизбежна в горизонте событий утраты, на 

которые так или иначе обречено Da Sein. Способность к пережива-

нию сильного горя включена в число подлинно человеческих харак-

теристик и потому легко запускается соответствующими внешними 

обстоятельствами. Второе расхожее представление заключается 

в том, что индивидуальное горе первично, а коллективное производ-

но и представляет собой так или иначе усиление (возможное за счет 

суммирования и взаимного резонанса переживаний нескольких или 

даже многих людей) и переключение исходных индивидуальных эмо-

ций в иной „культурообразующий” регистр11. Соответственно, третий 

расхожий постулат касательно скорби можно сформулировать так: 

коллективный ритуал позволяет индивидуальное горе разделить 

с другими и тем самым его облегчить, добиться катарсиса, то есть пе-

реключения в конструктивное русло сильной эмоции, которая, бу-

дучи предоставлена самой себе, обречена стать деструктивной12.  

Когда есть необходимость понять именно динамику эмоций 

в ситуации утраты, нередко эта схема пропускается через призму пси-

хоанализа и рассматривается с помощью понятия „работа скорби”, 

которое было введено Фрейдом в статье Скорбь и меланхолия13, чтобы 

объяснить аффективный сценарий переживания по поводу утрачен-

ного объекта. Сильное горе, связанное с чувством утраты, выражается 

не только в подавленном настроении, которое со временем просто 

теряет интенсивность и проходит как бы само собой, но предполагает 

 
отбросить эту конечность или обмануть себя на ее счет, но должны ее сохра-

нить. Ее соблюдение — сокровеннейший процесс нашего конечного бытия, 

то есть нашей сокровеннейшей обращенности к концу. Конечность суще-

ствует только в истинной обращенности к концу.” См.: Мартин Хайдеггер: 

Основные понятия метафизики. Санкт-Петербург 2013, с. 28. 
11 Например, Алейда Ассман о травматической памяти пишет именно в этой 

логике, восходя от индивидуальной памяти к памяти коллективной. См.: 

Алейда Ассман: Длинная тень прошлого. Мемориальная культура и исто-

рическая политика. Москва 2018, с. 222-229. 
12 Именно от этого представления отталкивается и подвергает его критике 

Памела Хирш. Pamela L. Hirsch: Mind and mourning: The primacy of “we” in 

complicated grief, “Death Studies”, 2018, DOI: 10.1080/07481187.2018.1504835 

URL : https://doi.org/10.1080/07481187.2018.1504835 (20.12.2019). 
13 Зигмунд Фрейд: Скорбь и меланхолия, в: Зигмунд Фрейд: Болезнь куль-

туры. Москва 2014, с. 417-438. 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 314 

серьезную работу психики по высвобождению либидо. В процессе 

этой скрытой душевной работы нередко возникает гнев по отноше-

нию к утраченному объекту любви, что позволяет привязанность 

ослабить, изъять из утраченного объекта либидинальные инвести-

ции, чтобы перенести их позже на другой объект и тем самым 

исцелиться. Если же этот конструктивный сценарий не срабатывает, 

то разворачивается деструктивный, предполагающий интериориза-

цию утраченного объекта, отождествление себя с ним. Это и есть ме-

ланхолия, которая действует аутодеструктивно, приводя к триумфу 

влечения к смерти. Фактически „работа скорби” выступает в качестве 

основной парадигмы объяснения природы этого аффекта и процесса 

его проживания.  

Именно эта мыслительная схема с ее психоаналитическим до-

полнением, либо целиком, либо, по крайней мере, в виде элементов 

с теми или иными корректировками и уточнениями встречается чаще 

всего в гуманитарных исследованиях, касающихся проблематики пе-

реживания скорби, как индивидуальной, так и коллективной14. В об-

щем, это не удивительно, поскольку в основе этой схемы лежит уни-

версализм, присущий классической метафизике и предполагающий 

гипостазирование определенной (позднеантичной и христианской по 

своему происхождению) антропологии в качестве вневременной 

трансцендентальной человеческой природы. Схема эта зависима и от 

картезианства с его принципом cogito, предполагающим атомарность 

индивидов и максимальную достоверность индивидуального созна-

ния. Поскольку картезианская традиция, действуя в унисон с конгло-

мератом повседневных практик, поддерживающих индивидуальную 

 
14 Дэвид Макивор, например, подвергает концепцию Батлер критике за то, 

что слишком сильная приверженность Батлер фрейдистской трактовке ме-

ланхолии мешает ей последовательно реализовать декларируемую програм-

му активного освобождения и переучреждения политик скорби. David W. 

McIvor: Bringing Ourselves to Grief: Judith Butler and the Politics of Mourning 

“Political Theory” 40(4) pp. 409–436. Мотивы аутодеструктивной меланхо-

личности можно обнаружить и в концепции культурной травмы Джеффри 

Александера, в частности, в тех фрагментах, где он, критикуя прогрессист-

ские установки, сталкивается с проблемой понимания распространяющегося 

абсолютного зла, которому культура, фактически, ничего не может противо-

поставить кроме позиции безоговорочного осуждения, граничащего с само-

обвинением. См.: Джеффри Александер: Смыслы социальной жизни: Куль-

турсоциология. Москва 2013. 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 315 

субъектность, сохранила свое чрезвычайное влияние вплоть до фе-

номенологии и приучила нас смотреть на самих себя и „человека 

вообще” сквозь определенную оптику, едва ли в таком широком 

распространении описанной выше схемы есть какая-то неожидан-

ность. Но важно отметить, что установка на приоритет индивидуаль-

ного сознания/бессознательного имеет все-таки исторически опре-

деленный культурный горизонт и ее притязания на роль тотальной 

объяснительной схемы могут и должны быть поставлены под вопрос. 

Прежде всего, есть основания усомниться в том, что аффекты 

являются естественными и универсальными, то есть одинаково пере-

живаемыми людьми в сходных обстоятельствах в силу общности че-

ловеческой природы. Ян Плампер в своей обзорной монографии 

История эмоций15 в качестве центрального выдвигает вопрос о том, 

имеют ли эмоции общечеловеческий характер или они существенно 

различаются в зависимости от культуры. Плампер группирует мате-

риал по двум осям: универсалистской, которую он по преимуществу 

связывает с перспективой позитивных наук о жизни (биологии и пси-

хологии), и социально-конструктивистской, опирающейся, прежде 

всего, на эмпирические данные, полученные культурными антропо-

логами в рамках полевых исследований. Плампер практически игно-

рирует трансценденталистскую философскую установку, но показы-

вает, что апелляция к единой для человеческого вида физиологии 

может не меньше, чем метафизика быть основанием для теории 

о том, что эмоции одинаковы во всех культурах и во все времена. 

А вот постструктуралистская методологическая установка, связанная 

с лингвистическим поворотом (вспомним, прежде всего о М. Фуко 

и Ж. Деррида), дополненная социологическими теориями конструк-

тивистского толка (линия Э. Дюркгейма, М. Мосса, И. Гоффмана) 

в сочетании с теми сведениями, которые дают антропологические на-

блюдения культур, в достаточной степени независимых от европей-

ского влияния16, позволяет выдвинуть следующую гипотезу. Эмоции 

являются в большей степени результатом научения (миметического 

„заражения”), чем работы физиологически детерминированных ме-

 
15 Ян Плампер: История эмоций. Москва 2018. 
16 Прежде всего, это классические исследования, проведенные у яванцев 

Хилдред Гирц; у инуитов – Джин Бриггс; Мишели и Ренато Розалдо в пле-

мени илонготов на Филиппинах; Лилы Абу-Луход – у бедуинов в Египте; Ро-

берта Леви на Таити и Кэтрин Латц – на атолле Ифалика. 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 316 

ханизмов; они сильно зависят от конкретной культуры и ее перфор-

мативных практик и к тому же подвержены изменениям во времени. 

Плампер показывает сильные и слабые стороны как универсалист-

ской, так и конструктивистской трактовки эмоций и настаивает на 

том, что эта бинарная оппозиция должна быть преодолена, посколь-

ку в противном случае оба направления по отдельности зайдут в ту-

пик17. Отдавая должное этим призывам к поиску теоретической осно-

вы для компромисса, все же в дальнейшем анализе аффекта скорби 

мы будем придерживаться по преимуществу конструктивистской 

парадигмы, поскольку она позволяет не упускать из виду сущест-

венные различия в культурных практиках, и, соответственно обсуж-

дать феномены, мало заметные с универсалистских позиций. Даже 

если допустить, что есть некое экзистенциальное или физиологи-

ческое ядро аффектов, которое предполагает, что в определенных 

обстоятельствах люди переживают, например, чувство утраты, то 

даже этот опыт сильного горя никогда не бывает „сырым”, его пере-

живание существенно разнится в разных культурах.  

Интересный материал дает Манфред Цаумзайль, рассказывая 

о том, с чем столкнулись психологи, работавшие в гуманитарной 

миссии на острове Ява после сильнейшего землетрясения 2006 года, 

унесшего жизни более 7000 человек. Местные жители сначала про-

сто не понимали, когда их спрашивали, пережили ли они психологи-

ческую травму и нуждаются ли они в помощи соответствующего 

специалиста: „Раньше у нас травм не бывало… нам это завезли, я да-

же не знаю откуда”, – говорит одна из информанток18. В яванской 

культуре есть свое объяснение того, что чувствуют люди, пережившие 

 
17 Универсалистская теория с ее претензией предъявить некий базовый ката-

лог человеческих эмоций легко может быть фальсифицирована эмпириче-

скими данными, такими как предъявление мимических реакций, которые не 

могут быть корректно прочитаны с позиций другой культуры. Радикальный 

конструктивизм сталкивается с другой проблемой – для него методологи-

чески проблематичны, во-первых, генерализации в выводах, а во-вторых, 

сама исследовательская задача понять другую культуру, поскольку научная 

оптика тоже представляет собой феномен, относящийся к определенной 

культурной перспективе, что невозможно игнорировать. Ibidem, с. 191. 
18 Манфред Цаумзайль: Дискурс о травме в контексте катастроф – опыт 

переживания сильного горя на острове Ява в Индонезии, в: Неопределен-

ность как вызов. Медиа. Антропология. Эстетика. Санкт-Петербург 2013, 

с. 105. 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 317 

подобные катастрофы и это объяснение плотно вписано в местную 

космологию, в частности на Яве нет жесткого разделения на тело 

и дух, внутреннее и внешнее, чувство и знание. В этой культуре силь-

ные аффекты не приветствуются, считается, что они ведут к болезням 

и неприличному поведению. Вместе с описанием горя (страх, тревога, 

неуверенность) почти всегда говорится о том, как с ним справиться. 

„Горе образует единство со средствами его преодоления и сочетаются 

они часто через сердце, где берут начало и страдание, и жизненные 

силы.”19 В сердце локализуется божественное начало, к которому 

следует обращаться за исцелением и обретением умиротворенности, 

причем этот мистический опыт трактуется не индивидуалистически. 

И такое понимание эмоциональной жизни и практик, связанных 

с выживанием после катастрофических событий, сильно отличается 

от того, что предполагает дискурс травмы, ключевыми характеристи-

ками которого являются, во-первых, личностный характер опыта, 

а во-вторых, представление о том, что пострадавший не может спра-

виться с травмой самостоятельно. Еще один симптоматичный пример 

мы можем обнаружить в книге Нэнси Шепер-Хьюз Смерть без пла-

ча: насилие в повседневной жизни в Бразилии20, написанной по ре-

зультатам полевого исследования жизни в беднейших бразильских 

районах. Условия существования там таковы, что имеет место чре-

звычайно высокая детская смертность, особенно среди младенцев, 

и антрополог описывает, как семьи переживают смерть детей, как эта 

смерть ритуализуется, какая аффективная картина ее сопровождает. 

Мы привыкли считать, что смерть ребенка для матери представляет 

собой максимально сильное горе, и к тому же полагаем, что, если 

какой аффект и следует отнести к числу естественных и само собой 

разумеющихся, так именно этот. Но Шепер-Хьюз отмечает чрезвы-

чайную сдержанность матерей в этой ситуации. Они не только не по-

казывают сильных страданий, но и вообще кажутся мало удручен-

ными потерей, продолжая обычные повседневные дела. Траурный 

ритуал выполняется весьма буднично, вплоть до того, что, как прави-

ло, на кладбище младенца несут более старшие дети без сопровож-

 
19 Ibidem, с. 107. 
20 Nancy Scheper-Hughes: Death Without Weeping: The Violence of Everyday 

Life in Brazil. Berkley: University of California Press, 1992. Перевод фрагментов 

этой книги см.: Нэнси Шепер-Хьюз: Смерть без плача: похороны ангелов, 

“Археология русской смерти” 2018, № 6, с. 177-202. 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 318 

дения других родственников. При этом нельзя сказать, что матери 

черствы и не заботливы, поскольку они с сожалением говорят о том, 

что дети истощены и часто болеют, им не хватает сил для выживания. 

Пока ребенок болеет, мать старается облегчить его страдания, но 

когда он умирает, его считают „маленьким ангелом”, который будет 

„молиться за всю семью на небесах” и которого нельзя оплакивать, 

поскольку это существенно затруднит его ‘путь на небо”. Шепер-Хьюз 

показывает, что эмоциональная сдержанность матерей умерших мла-

денцев является во многом производной от повседневных практик, 

в которые включена их жизнь и той мифологии, которая эту повсе-

дневную жизнь оформляет, предписывая одни эмоциональные реак-

ции и не поддерживая другие. При этом исследовательница настаи-

вает: нет оснований относиться с подозрением к тому, как сами ма-

тери описывают свое эмоциональное спокойствие (то есть предпола-

гать, что это вытесненное сильное горе, шок, демонстративная маска 

безразличия) только по той причине, что психологическая литера-

тура на тему утраты рисует другие схемы, различая „правильные” 

и „неправильные” сценарии переживания горя. Вывод делается впол-

не конструктивистский:  
 

Эмоции не предваряют и не выходят за рамки культуры, но яв-

ляются ее частью: они стратегически важны для понимания спосо-

бов, с помощью которых люди формируют собственный мир и, 

в свою очередь, формируются этим миром. […] Они не могут быть 

поняты вне культуры, которая произвела их. Наиболее радикальным 

следствием такой точки зрения является то, что без наших культур 

мы попросту не знали бы, как чувствовать.21  

 

Не погружаясь далее в примеры, которых антропологами со-

брано немало, мы видим, что в различных культурах в различных 

ситуациях траур по поводу смерти предписывает семьям разные эмо-

ции и разную степень их интенсивности. Где-то имеет место сдержан-

ность. Где-то предписывается веселиться22. Либо, напротив, „уби-

ваться”, „выть” и царапать лицо. Или приветствуется сначала одна 

 
21 Ibidem, с. 200. 
22 У той же Шепер-Хьюз приводятся примеры нарочито праздничных и ве-

селых похорон младенцев в Венесуэле; обрядовое веселье и розыгрыши 

имеют место на траурных церемониях в ряде областей Ирландии; широко 

известна карнавальная форма празднования Дня Мертвых в Мексике. 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 319 

модель поведения (чрезмерное горе), а потом другая (безудержное 

веселье). И в этом смысле об обязательности ритуала собственно 

скорби (mourning) можно говорить лишь в нестрогом смысле этого 

слова, поскольку траур может принимать карнавально-фестивальные 

формы, продуцируя совсем не скорбный аффективный фон.  

Еще один важный момент заключается в том, что, вопреки 

привычкам нашей индивидуалистической культуры, вовсе не обяза-

тельно индивидуальные чувства являются первичными по отноше-

нию к коллективным. Все-таки в культурах архаических и традицион-

ных, где коллектив обладает приоритетом над индивидуумом, логич-

нее предположить, что первична именно коллективная скорбь, даже 

если это скорбь семьи, а не более крупных сообществ. Об этом писал 

еще Эмиль Дюркгейм, которого интересовало прежде всего то, как 

ритуалы конституируют группы:  
 

траур не является спонтанным выражением индивидуальных 

эмоций. Если родственники рыдают, стонут и наносят себе раны, то 

не потому, что лично потрясены смертью близкого человека. […] 

Траур не является естественным движением личной чувственности, 

которая задета ужасной потерей, — это обязанность, налагаемая 

группой. Человек горюет не просто потому, что испытывает грусть, 

но потому, что он обязан это делать. […] Более того, пренебрежение 

этой обязанностью влечет за собой мифические и общественные 

санкции. Например, считается, что если родственник не будет соблю-

дать траур должным образом, то душа покойного выследит его 

и убьет23. 

 

О важности именно коллективного характера эмоций пишет 

и упомянутый выше М. Цаумзайль: „Опыт сильного горя после ката-

строфы является коллективным опытом. Поэтому не должна удив-

лять формулировка, которую мы слышали очень часто: „Травму по-

лучили мы все”. К этому добавлялось: „Мы знаем, как это преодо-

леть””. 24  

 
23 Эмиль Дюркгейм. Элементарные формы религиозной жизни. Тотемиче-

ская система в Австралии. Москва 2018, с. 654-655. 
24 Манфред Цаумзайль: Дискурс о травме в контексте катастроф – опыт 

переживания сильного горя на острове Ява в Индонезии, в: Неопределен-

ность как вызов. Медиа. Антропология. Эстетика. Кристоф Вульф, Вале-

рий Савчук. Санкт-Петербург: РХГА, 2013, с. 108. 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 320 

Не углубляясь в детали, все же отметим, что теория приори-

тетности коллективного аффекта представляет собой достаточно 

сложную задачу и для философии, и для психологии, и для социаль-

ной антропологии, прежде всего, в силу сформированной картезиан-

ством методологической привычки отталкиваться от индивида как от 

самоочевидной, несомненной и атомарной инстанции. Из филосо-

фов, пожалуй, наиболее целенаправленную попытку уйти в этом 

отношении от картезианства мы видим у Жиля Делеза, чья теория 

аффектов, созданная в опоре на философию Спинозы, построена 

таким образом, что для нее различие индивидуального и коллектив-

ного не является смыслообразующим (это спинозистский мотив, по-

скольку для Спинозы как индивиды, так и группы представляют 

собой лишь модусы субстанции).25 Аффекты понимаются как события 

и состояния, как то, что происходит с модусами и модифицирует их, 

при этом значимым различием оказывается различие между аффек-

тами, способствующими увеличению или уменьшению силы и спо-

собности тел к действию. В терминах повлиявшего на Делеза Ницше 

речь идет о различии активных и реактивных сил, что и составляет 

ключевой элемент воли к власти. Аффекты транзитивны, а не репре-

зентативны, то есть они характеризуют не объекты, воздействием ко-

торых на тело вызываются, а процессы трансформации самих тел. 

Это понимание аффекта развивается в книге Тысяча плато в контек-

сте вопроса о том, что представляет собой коллективное тело в его 

эффективности (рассматривается, в частности, номадическая машина 

войны). И Делез пишет о том, что коллективное тело возможно толь-

ко тогда, когда активирована точка сборки, а „эти сборки являются 

аффективными, они суть композиции желания”, причем машина 

войны и машина труда, нуждаясь в аффективной мобилизации, тре-

буют аффектов разного порядка, в них задействована „не одна и та же 

справедливость, не одна и та же жестокость, не одна и та же жалость”26. 

Если вернуться от философских метафор к социологии и со-

циальной антропологии, то нужно отметить две концепции, предпри-

нимающие попытку мыслить социальное измерение эмоций не из 

приоритета индивида. Автор первой концепции – Рендал Коллинз, 

 
25 Жиль Делез: Спиноза, в: Жиль Делез: Критическая философия Канта. 

Бергсонизм. Спиноза. Москва 2001, с. 226-230. 
26 Жиль Делез, Феликс Гваттари: Капитализм и шизофрения. Тысяча пла-

то. Екатеринбург – Москва 2000, с. 674-675. 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 321 

который продолжает линию Дюркгейма и Гоффмана и предлагает 

программу исследования ритуалов интеракции. Для этой теории от-

правной точкой является ситуация, а не индивид: 
 

Теория ритуалов интеракции и цепочек ритуалов интеракции 

представляет собой прежде всего теорию ситуаций. Это теория 

кратковременных столкновений человеческих тел, заряженных эмо-

циями и обладающих определенным сознанием в силу того, что они 

прошли цепочки предыдущих столкновений.27  

 

Индивид как социальный актор понимается как всего лишь 

квазиустойчивый поток в пространстве и времени, или своего рода 

осадок (precipitate), перемещающийся из одной ситуации в другую. 

Ситуации же обладают собственными законами развития, и задача 

исследователя, по Коллинзу, заключается в том, чтобы понять их 

собственную логику и динамику. И, конечно же, важную роль в этой 

концепции играет ритуал, который понимается как сформированный 

взаимно сфокусированными эмоциями и вниманием механизм, про-

изводящий разделяемую участниками ситуации реальность и порож-

дающий аффективно переживаемую солидарность в группе. 

Автор еще одной эвристически перспективной концепции – 

медиевистка Барбара Розенвейн, о чьем методологическом вкладе в 

теорию эмоций пишет и Ян Плампер. Розенвейн вводит концепт 

„эмоциональных сообществ”.  
 

Это те же самые сообщества, что и социальные: семьи, кварталы, 

парламенты, цехи, монастыри, церковные приходы. Но исследова-

тель, изучая их, ищет прежде всего, системы чувств: что эти общины 

(и индивиды в них) определяют и расценивают как ценное или вред-

ное для себя; оценки, которые они дают чувствам других; характер 

аффективных связей между людьми, которые они признают; а также 

модусы выражения эмоций, которые они ожидают, поощряют, тер-

пят или осуждают28.  

 

 
27 Randall Collins: Interaction Ritual Chains. Princeton 2004, p. 3. 
28 Barbara Rosenwein: Worrying about Emotions in History “American Histo-

rical Review” 2002 № 107 /3, p. 842. 

Анализ работ Розенвейн по истории эмоций у Плампера см.: Ян Плампер: 

История эмоций. Москва 2018, с. 111. 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 322 

Метод исследования, который разрабатывает Розенвейн, инте-

ресен тем, что позволяет отследить, как формируются устойчивые 

эмоциональные связи групп. Эмоции и производятся сообществом, 

и сами в свою очередь воспроизводят его. При этом аффекты пони-

маются как сложные, завязанные на габитус и дискурсивные прак-

тики констелляции. Такой подход позволяет избежать ловушки в ви-

де ложной теоретической проблемы скачка аффектации от индивида 

к коллективу. 

В этом смысле история Антигоны повествует нам не про силь-

ное персональное горе, которое репрессивная власть запретила выра-

зить публично и разделить с другими, а про серьезный символиче-

ский ущерб, который несет семья, если погребальный ритуал не со-

блюден по отношению к одному из ее членов. Упорствуя, Антигона 

действует, прежде всего, как функция семейного тела29, как старшая 

женщина в семье, в чьей прямой компетенции находится ответствен-

ность за правильное соблюдение заупокойного культа. Различие 

между самоотверженностью Антигоны и нерешительностью Исмены 

– это различие не столько индивидуальных характеров, сколько се-

мейных статусов, на что совершенно справедливо обратил внимание 

Вадим Михайлин30: на Исмене (как на младшей) попросту не лежит 

весь груз ответственности за грозящий семье позор, от которого едва 

ли может уклониться Антигона. И – здесь можно решительно возра-

зить Батлер, – Антигона не совершает никаких революций, а отстаи-

вает вполне консервативный порядок, который был нарушен тирани-

ческим и, по сути, хюбристичным распоряжением царя, который, как 

 
29 Виктор Ярхо обращает внимание на то, что когда Антигона многократно 

называет своего брата «φίλος», она характеризует его как «своего» и «род-

ного», а не «любимого» в моральном и эмоциональном смысле этого слова. 

Виктор Ярхо: Семь дней в афинском театре Диониса. Москва 2004, с. 111. 
30 Вадим Михайлин отметил этот момент во время дискуссии на междисцип-

линарном семинаре Производство аффекта: практики, поэтики, полити-

ки, технологии манипуляции (Самарский государственный университет, 13-

14 декабря 2019 года). В своих работах Михайлин часто подчеркивает, что то, 

что в античных текстах современному читателю представляется проявле-

нием индивидуального характера героя, гораздо корректнее было бы интер-

претировать как стратегию, производную от семейного статуса и микрогруп-

повых интересов. См.: Вадим Михайлин: Тропа звериных слов. Простран-

ственно-ориентированные культурные коды в индоевропейской тради-

ции. Москва 2005. 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 323 

мы помним, по совместительству еще и брат матери, занявший трон 

после того, как его племянники убили друг друга. Указ Креонта ис-

полнен нечестивого хюбриса, поскольку посягает на священное право 

семьи почтить своих мертвых, что, в общем, в античных полисах мо-

ральной поддержки найти не могло.31 Так что даже прочтение основ-

ного конфликта этой трагедии как противоречия интересов семьи 

и полиса можно принять лишь с этой оговоркой. И совершенно опре-

деленно нельзя сказать, что в этой трагедии полису противостоит ин-

дивид32. 

Так какие функции выполняет ритуальная скорбь, если допу-

стить, что приоритетна все-таки не задача облегчения страдания от 

индивидуального чувства утраты? Консолидация вокруг мертвого 

тела позволяет коллективу пережить себя как единое тело и подтвер-

дить свою жизнеспособность. Скорбь, траур (mourning) часто опи-

сывается как элемент обряда перехода, что справедливо, но важный 

акцент заключается в том, что целью этого обряда является не столь-

ко устроение посмертной судьбы индивида (это средство, а не само-

цель), сколько трансформация скверного покойника в благодатного 

предка. Как мы помним, задача почивших бразильских младенцев – 

молиться за семью, поэтому для семьи хорошо, если есть кому за нее 

молиться. Если ритуал не проведен или что-то идет не так, для семьи 

велик риск получить в свои ряды „заложного” мертвеца (неупокоен-

ного вредоносного духа). И это плохо не только для посмертной судь-

бы этого индивида, но прежде всего для семейного коллектива, „опо-

зоренного”, „проклятого”, получившего скверную рану на своем теле. 

Поэтому по крайней мере в архаических обществах страшна не 

 
31 Полиник, конечно, повел себя как предатель, но как пишет Виктор Ярхо, 

афиняне (аудитория Софокла) в наказание за предательство могли запре-

тить похороны на афинской земле, но ни в коем случае не запретить погре-

бение вообще, то есть семье не возбранялось забрать останки и упокоить их 

за пределами Аттики, что и произошло, в частности, с телом Фемистокла. 

См: Виктор Ярхо: Семь дней в афинском театре Диониса. Москва 2004, 

с. 138-139.  
32 Такую трактовку мы видим в критикующей анализ Антигоны у Батлер 

статье Бонни Хониг: Bonnie Honig: Antigone's Laments, Creon's Grief: Mour-

ning, Membership, and the Politics of Exception, „Political Theory“ 2009 (37), no. 

5, p. 5-43. 

 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 324 

смерть сама по себе, а именно смерть „неоплаканная”, неритуализо-

ванная, поскольку мертвый не имеет шансов включиться в тело семьи 

в новом качестве. Этим и был страшен статус homo sacer, исключен-

ного при жизни и после смерти. Так что не столь уж удивительно, что 

Антигона предпочитает собственную смерть, но с похоронами и опла-

киванием (то есть преждевременную, но правильную и к тому же вы-

зывающую сочувствие и уважение со стороны фиванцев) скверне бра-

та, оставленного непогребенным. И уж точно в ее выборе нет никакой 

фрейдистской меланхолии. Что касается важности аффекта на траур-

ных церемониях, то он, несомненно, вменяется участникам ритуала 

согласно принятому в культуре сценарию. Нет смысла спрашивать 

о том, подлинный он или перформативно-наигранный. Ритуальная 

ситуация втягивает всех причастных в коллективное переживание. 

Причем важна его заразительность, которая сродни контагиозности 

сакральной энергии (можно даже сказать, что в пределе это одно и то 

же). Аффектация, какой бы ее вид ни поддерживала конкретная тра-

диция, – важное условие успешности траурного ритуала, без нее сооб-

щество не может пережить собственное коллективное тело как вос-

становленное, а также с мифологической и магической достовер-

ностью воспринять умершего как перешедшего в ранг сакрального 

предка. 

Теперь вернемся к современным политикам скорби и вопросу 

о консолидирующем потенциале коллективного аффекта, возникаю-

щего вокруг жертв насилия (терактов) или катастрофы. Ситуация 

внезапных массовых смертей требует публичной ритуализации, по-

зволяющей, как минимум, аффективно подтвердить, что социальные 

связи есть и они прочны. Случившиеся смерти требуют перекодиро-

вания из скверного сакрального в позитивное сакральное, что и про-

исходит посредством ритуального оплакивания, а коллективное тело 

требует консолидации перед лицом утраты. Стихийная коммемора-

ция, в процессе которой часть публичного пространства обретает ха-

рактер временного святилища33, перекодирующего случайные и ката-

строфические смерти в нечто, чему можно приписать более или ме-

нее позитивный смысл, представляет собой крайне важный ритуал 

скорби, причем скорби именно публичной, вовлекающей далеко не 

только непосредственно пострадавшие семьи, но и широкий круг 

 
33 Этот ритуальный процесс исследует группа Джека Сантино. Spontaneous 

Shrines and Public Memorializations of Death, Jack Santino. New York 2005. 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 325 

сочувствующих. Что выводит людей на улицы и вынуждает ставить 

свечки на импровизированных алтарях и параллельно соучаствовать 

в траурной активности в социальных сетях? Эмпатия, сочувствие, за 

которым стоит страх оказаться на месте жертв, если эти жертвы не 

маргинальны; тревога, что невозможно гарантировать собственную 

безопасность? Или люди приходят, чтобы избавиться от дискомфорт-

ных эмоций, разделив их с другими? Или собираются вместе как раз 

ради аффекта коллективности? Или приходят, потому что чувствуют, 

что должны соучаствовать в некоем социально важном ритуале, 

и уже приходя, включаются в аффектацию? Еще раз подчеркнем важ-

ный момент – смерть современных жертв терактов, катастроф и им 

подобных событий в отличие от традиционных жертв жертвоприно-

шений, – это „неправильные” смерти, они как бы сакрализованы 

в силу самой ситуации, но это „скверное”, деструктивное в социаль-

ном смысле сакральное, которое именно поэтому нуждается в допол-

нительной ситуативной ритуализации. Стихийные коммеморативные 

практики как раз сигнализируют об этом избытке: людям недоста-

точно обычных религиозных процедур по принятому обряду, они 

включаются в дополнительные действа, имеющие квазикультовый 

характер. Джек Сантино характеризует эти стихийные коммемора-

тивные практики как „ритуалеск” и подчеркивает, что с ними связана 

некая особая социальная энергия, потенциально имеющая политиче-

скую направленность: организующееся на таких спонтанных мемо-

риалах коллективное тело не просто пытается отпраздновать 

(mourning часто описывается как fest) чью-то память, но и публично 

манифестирует некий социальный месседж, ведь „безвременно 

ушедшие” скончались не частным образом в своих постелях, они 

погибли, потому что о себе просигнализировала некая социальная 

проблема (терроризм, война, пренебрежение безопасностью и т.п.). 

То есть траурный коллективный аффект, в поле которого может быть 

втянуто достаточно большое количество людей, может быть „заря-

жен” протестно. Причем субъектом этой протестно заряженной скор-

би является именно ситуативно возникающее и аффективно убеди-

тельное „мы” (вспомним, какие ставки Батлер делает на это „Мы”), 

ведь те, кого ситуация затронула лично (пострадавшие семьи), ока-

зались затронуты вместе с другими пострадавшими, образовав сооб-

щество утраты; сочувствующие же, не будучи задеты утратой лично, 

едва ли осуществляли переход от собственного индивидуального аф-



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 326 

фекта к коллективному. И потому с большой долей уверенности мож-

но предположить, что здесь мы видим именно ситуативное попада-

ние в поле аффекта – он не мой и не чей-то еще, он первично коллек-

тивный34. 

Стихийная коммеморация по определению недолговременна, 

поэтому в дальнейшем либо временный „алтарь” будет демонтиро-

ван, а аффективная волна постепенно затухнет и растворится в но-

востной повестке, либо она будет переключена на уровень развер-

нутого официального высказывания, присваивающего событию опре-

деленный смысл и утверждающего определенную, официальную вер-

сию произошедшего. В таких случаях возводится постоянный мемо-

риал. Процесс этой апроприации не всегда идет гладко, часто возни-

кает напряженность между сообществами утраты и властными инс-

танциями. И эта напряженность может получить политическое изме-

рение: если коллективное тело скорби сформулирует свои претензии 

в политическом ключе и донесет свою версию произошедшего до до-

статочно большой и разноплановой референтной группы, можно уви-

деть и перформативное самопредъявление „народа”. 

К причинам конфликта сообществ утраты и властных инстан-

ций можно отнести сопротивление идеологическому присвоению, 

когда пострадавшие семьи ощущают, что их погибшие использованы 

как средство для укрепления идеологических конструкций. По этой 

причине родственники погибших были недовольны помпезностью 

мемориалов на месте терактов 11 сентября и оклахомского взрыва35. 

Но такого рода недовольство обычно имеет глухой характер и широ-

кой публикой не воспринимается и не поддерживается. Если семьи 

могут переживать по поводу того, что их родные изъяты у них 

и в жизни, и в смерти, то общество в целом, как правило, не видит ни-

чего плохого в том, чтобы смертям придать величие и, тем самым, 

смысл, то есть собственно перекодировать их в священных жертв 

жертвоприношения, чья смерть не была напрасна, поскольку спло-

тила нацию. Конфликт другого типа возникает тогда, когда вопреки 

 
34 Pamela L. Hirsch: Mind and mourning: The primacy of “we” in complicated 

grief, „Death Studies” 2018, DOI: 10.1080/07481187.2018.1504835 URL: 

https://doi.org/10.1080/07481187.2018.1504835 ( 20.12.2019). 
35 Ana Milosevic: Remembering the present: Dealing with the memories of terro-

rism in Europe, „Journal of Terrorism Research”. May 2017, Vol. 8, Issue 2, p.47-

49. 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 327 

существующему запросу мемориал все же не возводится, и тем самым 

сообщество утраты не получает возможности добиться публичного 

признания своей травмы. Заметим, что это не тот случай, когда был 

достигнут всеобщий консенсус касательно того, что трагический ин-

цидент по своим последствиям исчерпан и не требует дальнейшего 

публичного коммеморативного усилия. Чаще всего конфликт назре-

вает, если предполагаемый мемориал не только не укрепляет офи-

циального властного дискурса, но и способен нанести ему чувстви-

тельный урон символического характера, так что проблема сдвига-

ется в зону умолчания (как, по всей видимости, происходит в случае 

с мемориалом на месте убийства Бориса Немцова или отсутствием 

мемориальных знаков на Каширском шоссе и ряде других мест тера-

ктов). В случае, когда жертва символически не признана, люди (сооб-

щества утраты прежде всего, а также сочувствующие им), как говорит 

Батлер, воспринимают себя как „расходный материал” и с этим ми-

риться не согласны. Они требуют достойного оплакивания и призна-

ния собственного статуса. Впрочем, предъявление пышных траурных 

церемоний и официальных мемориалов само по себе проблемы того, 

что жизнь может рассматриваться как „расходный материал” не сни-

мает36. В Беслане, например, на мемориальную атрибутику были бро-

шены значительные силы и средства: помимо Города ангелов (от-

дельного участка кладбища) и мемориала на руинах самой школы 

в городе установлено впечатляющее количество траурных знаков, ри-

туалы скорби выполняются регулярно и, по крайней мере, часть из 

них имеет официальный характер. Однако претензия со стороны 

сообщества утраты продолжает предъявляться, то есть сообщество не 

считает, что официальные жесты и символы скорби сами по себе про-

изводят некий достаточный катарсис. С точки зрения пострадавших 

семей Беслана было нарушено их право на жизнь и безопасность 

и этим правом продолжают пренебрегать. Бесланский случай как раз 

достаточно очевидным делает еще один источник напряженности, 

это – отсутствие или недостаточность возмездия. А возмездие важно 

не только в правовом смысле восстановленной справедливости, а зна-

 
36 Траурные речи вполне способны событие “заболтать”, а мемориалы – му-

зеефицировать, то есть переключить проблемное в регистр должного, а то 

и привычного, локализовать скорбь в специально выделенном для нее хро-

нотопе и освободить таким образом и публичное пространство, и повседнев-

ную жизнь от ее травмирующей остроты и актуальности. 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 328 

чит легитимности управления, но и потому, что это символически 

значимая компенсация урона, нанесенного коллективному телу. Если 

этот запрос не удовлетворен, в терминах Жирара наступает чреватый 

насилием жертвенный кризис. Или, обращаясь к античной мифоло-

гии, можно сказать, что просыпаются Эринии с их хтоническим тре-

бованием кровной мести, способным довести до безумия. Весьма по-

казательный в данном случае пример – разъяренная толпа горожан, 

требовавшая на стихийном ночном митинге линчевания убийцы 

девятилетней девочки в Саратове в октябре 2019 года37. Достаточно 

высокий накал страстей был и на траурном митинге в Кемерово после 

пожара в ТРЦ Зимняя вишня38. В Беслане также имели место вспыш-

ки гнева и ярости со стороны пострадавших. Так, в ряде публикаций 

сетевых изданий сообщается, что родственники заложников забили 

насмерть одного боевика.39 А в интервью каналу Дождь, вошедших 

в документальный фильм Комитет,женщины из организации Ма-

тери Беслана говорят, что на митингах их настолько переполняла 

ярость, что они чувствовали в себе готовность убить40. Любопытная 

деталь: в этом же фильме Сусанна Дудиева (председатель 

оргкомитета Матери Беслана) дает рациональное объяснение тому, 

 
37 В Саратове нашли мертвой девятилетнюю школьницу. Жители города 

вышли ночью на стихийный митинг, требуя самосуда над подозреваемым 

в убийстве. Meduza. 11 октября 2019. URL: https://meduza.io/featu-

re/2019/10/11/v-saratove-nashli-mertvoy-devyatiletnyuyu-shkolnitsu-zhiteli-go-

roda-vyshli-nochyu-na-stihiynyy-miting-trebuya-samosuda-nad-podozrevae-

mym-v-ubiystve (12.12.2019). 
38 Мы все заперты в этом зоопарке. Кемерово после пожара. Репортаж 

Ирины Кравцовой. Meduza. 

27 марта 2018. URL: https://meduza.io/feature/2018/03/27/my-vse-zaperty-v-

etom-zooparke. (12.12.2019). 
39 Жители Беслана забили насмерть переодетого боевика. РБК. 03 

сентября 2004. URL: https://www.rbc.ru/society/03/09/2004/5703bd9b-

9a7947afa08cbc68 (12.12.2019). Беслан: захват заложников. Хроника собы-

тий. Кавказский узел. 01 июня 2011. URL: https://www.kavkaz-

uzel.eu/articles/61286/ (12.12.2019). 
40 Речь о митинге 20 февраля 2005 года, во время которого митингующие 

перекрыли федеральную трассу «Кавказ» и требовали отставки главы рес-

публики Александра Дзасохова. Марина Пак: «Мне казалось, что я голыми 

руками могу человека убить» См. фильм Родиона Чепеля: Комитет. URL: 

https://tvrain.ru/beslan/?video (10.12.2019). 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 329 

почему именно женщины входят в организацию и активно борются 

за права пострадавших: мужчины более уязвимы в отношении потен-

циальных провокаций, им могут подбросить наркотики, например. 

Но это объяснение скорее делает более очевидными соображения 

ритуальной гендерной спецификации скорби, на которые в контексте 

„политэкономии эмоций” обращала внимание в упомянутой работе 

Шепер-Хьюз41.  

Процедура вменения может принять вид выявления врага, 

разделения на свои/чужие, вопроса о легитимности тех принципов, 

на основе которых принимались решения и распределения ответ-

ственности (в том числе и магической) властных инстанций за про-

изошедшее. Не удивительно, что в результате требования сообщества 

утраты могут выйти в более широкую публичную плоскость и полу-

чить отчетливый политический характер. И наоборот, если вопрос 

о том, кто виноват, остается без катарсического разрешения, но при 

этом снимается/замещается вопросом „как мы будем помнить?”42, – 

сообщество утраты капсулируется в себе и оказывается обречено на ту 

самую описанную Фрейдом меланхолию. 

Для политизации запроса на возмездие и справедливые ком-

пенсации нужна не только настойчивость сообщества и поддержание 

высокого аффективного накала длительное время, но и придание 

травматическому процессу растущего публичного резонанса. Куль-

турная травма, согласно Джеффри Александеру, – не просто трагиче-

ское событие, а такое событие, которое ломает идентичность, в том 

числе и коллективную. Анета Гадиева (член оргкомитета организа-

ции Матери Беслана) говорит в интервью: „Мы конечно понимаем, 

что мы расходный материал. Вот сейчас мы это понимаем. А тогда мы 

думали, что мы такие же граждане, что нас нужно защищать”43. Так 

 
41 Nancy Scheper-Hughes: Death Without Weeping: The Violence of Everyday 

Life in Brazil. Berkley 1992, p. 422-425. 
42 Именно такую моральную установку наблюдает Сергей Ушакин в аффек-

тивных сообществах матерей, чьи сыновья погибли при исполнении так 

называемого «интернационального долга». Сергей Ушакин: Вместо утра-

ты: материализация памяти и герменевтика боли 

в провинциальной России в Травма:Пункты. Сергей Ушакин, Елена Тру-

бина. Москва 2009, с. 306-345. 
43 Родион Чепель: Комитет. URL: https://tvrain.ru/beslan/?video (10.12. 

2019) 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 330 

вот, политизация культурной травмы предполагает, что формула по-

добного трагического открытия „Мы думали, что мы граждане, а мы 

расходный материал” была транслирована на широкую аудиторию 

и была этой аудиторией аффективно воспринята на собственный 

счет. „Посмотрите на нас, – говорят члены сообщества утраты, – вы 

все еще думаете, что вы не расходный материал?”. В этом распро-

странении принципиально существенную роль, безусловно, играют 

сетевые медиа, потому что традиционные медиа (телевидение, 

прежде всего), построенные по принципу вещания от одного многим, 

куда в большей степени подвержены цензуре, осложняющей транс-

ляцию подобного месседжа на массовую аудиторию.  

Рискнем выдвинуть предположение, что в 2019 году произо-

шло симптоматичное изменение в публичном звучании Бесланской 

темы. Она сместилась в сторону превращения в парадигмальную 

культурную травму и политизировалась. Как показывает Джеффри 

Александер, для трансформации скорби по поводу катастрофиче-

ского события, разделяемой узким кругом сообщества утраты, в кол-

лективную культурную травму, имеющую в том числе и политиче-

ский резонанс, нужно время – конструкты памяти должны кристал-

лизоваться, перекодироваться в требование, понятное широкому 

кругу лиц44. И оно должно упасть на благоприятную почву обще-

ственного запроса. По всей видимости, для современной культурной 

памяти со всеми ее процессами переосмысления и перекодирования, 

важны юбилейные даты45. Десятилетие бесланского теракта выпало 

на 2014 год и, по-видимому, на фоне общего воодушевления импер-

ским проектом, не вызвало заметного резонанса, и превосходный 

фильм канала „Дождь”, который пытался донести голоса „Матерей 

Беслана” и их послание, был не особенно услышан (на момент напи-

сания этой статьи фильм набрал чуть более 50 тыс. просмотров). 

А вот к пятнадцатилетию в 2019 году в сети было опубликовано сразу 

 
44 По интервью, которые дают члены организаций Матери Беслана и Голос 

Беслана видно, что для них этот этап перекодирования непосредственно и 

совместно переживаемого горя в публичную речь пройден. Это уже не 

столько голос ритуального аффекта, сколько публичного послания, 

имеющего рационально формулируемые цели и аргументы. 
45 Об этой важности травматических годовщин пишет Алейда Ассман. 

Алейда Ассман: Длинная тень прошлого. Мемориальная культура и 

историческая политика. Москва 2018, с.248-251. 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 331 

несколько фильмов46, которые очевидным образом попали в резо-

нанс с общественными настроениями и приняли форму апелляции 

к народу, которая прозвучала политически. Наиболее внятно эта 

апелляция слышна в фильме Юрия Дудя, и в целом сам фильм ока-

зался самым влиятельным. Этот месседж можно сформулировать 

следующим образом: „Вы какой модели биополитики хотите для 

себя: когда приоритетна безопасность государства и его институтов 

или когда приоритетна безопасность вашей жизни?” Как показали 

такие авторы как Мишель Фуко и Джорджо Агамбен, безопасность – 

это главный пункт контракта граждан и государства в эпоху биополи-

тики: если безопасность не обеспечивается, власть теряет легитим-

ность. Но, с другой стороны, забота о безопасности, как известно, 

тоже является легитимным поводом для различных репрессивных 

мер, подаваемых как антитеррористические. Заметим, что в отечест-

венном публичном пространстве до недавнего времени воспринима-

лась как релевантная формула тождества, а не дизъюнкции: „безопас-

ность государства – это ваша безопасность, так дайте нам возмож-

ность ее обеспечить”. И непосредственно во время и после бесланских 

событий двусмысленность этого тождества не осознавалась. Консен-

сус заключался в том, что борьба с терроризмом и мир на Кавказе 

требует жертв, чтобы избежать еще больших жертв в будущем. И вот 

Эринии получили в этом году возможность докричаться до широкой 

аудитории, которая, мучимая после пожара в Зимней вишне различ-

ными подозрениями о невысокой цене собственной жизни, оказалась 

готова их слушать. В результате возникла весьма впечатляющая по 

своим масштабам информационная волна. Как показывает график, 

полученный с помощью аналитического сервиса Google Trends47 и от-

ражающий количество запросов по теме „Беслан” в интернете в пе-

 
46 Юрий Дудь: Беслан. Помни. URL: https://www.youtube.com/watch?v=vF1-

UGmi5m8s (на 30.12. 2019 фильм набрал почти 19 млн. просмотров).  

Школа номер один. Документальный фильм «Новой газеты» о случив-

шемся в Беслане (на 30.12. 2019 у фильма 954 тыс. просмотров) URL: 

https://www.youtube.com/watch?v=-TSD1cX2htQ&pbjreload=10 

Беслан. День незнаний. Фильм Ксении Собчак о самом страшном теракте 

в российской истории URL: https://www.youtube.com/watch?v=qsGR-

HeQXy0 (на 30.12.2019 1 млн 220 тыс. просмотров) 
47 Google Trends URL: https://trends.google.ru/trends/explore?da-

te=all&geo=RU (30.12.2019). 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 332 

риод с сентября 2004 года по ноябрь 2019, всплеск пользовательского 

интереса к проблеме в сентябре 2019 года был просто беспрецедентно 

высок, в несколько раз превышая показатели предыдущих лет за ис-

ключением года самого события, разумеется.  
 

 
 

Если в параметрах запроса задать «Поиск в YouTube», тогда 

период анализа по понятным причинам сместится с 2004 на 2008 

год, но при этом 2019 год покажет абсолютный максимум, а в трендах 

поиска в первых строчках предсказуемым образом будет фигуриро-

вать Юрий Дудь.  
 

 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 333 

Это, безусловно, хайп, чья аффективная и ритуальная энер-

гия48 способствует перекодированию представлений далеко не только 

бесланского сообщества скорби о себе и о своих претензиях государ-

ству. Конечно, эта информационная волна, случившаяся через 15 лет 

после самого события, как мы видим, никого не вывела на улицу, что 

Батлер предлагает считать ключевым фактором самопредъявления 

народа. К тому же, как и положено хайпу, она пошла на спад. Но 

значит ли это, что консолидирующий эффект прорвавшейся в пуб-

личное пространство многолетней скорби незначителен? Едва ли. 

Потому что проблема „расходности жизни” была громко и внятно 

озвучена и при этом совершенно не решена. Есть некоторая вероят-

ность, что любой подобный повод или годовщина похожих событий 

будет раз за разом поднимать эту тему, укрупняя и накапливая ее 

информационный вес, а возможно и гражданский потенциал. По 

крайней мере, Фрида будет получать свой платок с завидной регуляр-

ностью. 

 

 

REFERENCES: 
 

Agamben Dzhordzho: Homo sacer. Suverennaya vlast' i golaya zhizn'. 

Moskva 2011 (Агамбен Джорджо: Homo sacer. Суверенная власть 

и голая жизнь. Москва 2011). 

Aleksander Dzheffri: Smysly social'noj zhizni: Kul'tursociologiya. Moskva 

2013 (Александер Джеффри: Смыслы социальной жизни: Куль-

турсоциология. Москва 2013). 

Assman Alejda: Dlinnaya ten' proshlogo. Memorial'naya kul'tura i istori-

cheskaya politika. Moskva 2018 (Ассман Алейда: Длинная тень 

прошлого. Мемориальная культура и историческая политика. 

Москва 2018). 

Batler Dzhudit: Zametki k performativnoj teorii sobraniya. Moskva 2018 

(Батлер Джудит: Заметки к перформативной теории собрания. 

Москва 2018). 

Butler Judith: Antigone’s Claim. New York 2002. 

Butler Judith: Frames of War: When Is Life Grievable? New York 2009. 

 
48 О ритуальном характере цифровой коммуникации см.: Biswarup Sen: 

Information as Ritual: James Carey in the Digital Age „Cultural Studies Critical 

Methodologies”, January 2016. DOI: 10.1177/1532708615625687. 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 334 

Butler Judith: Precarious Life: the Powers of Mourning and Violence. 

New York 2004. 

Caumzajl' Manfred: Diskurs o travme v kontekste katastrof – opyt 

perezhivaniya sil'nogo gorya na ostrove YAva v Indonezii, v: Neopre-

delennost' kak vyzov. Media. Antropologiya. Estetika. Sankt-Peterburg 

2013 (Цаумзайль Манфред: Дискурс о травме в контексте ката-

строф – опыт переживания сильного горя на острове Ява в Ин-

донезии, в: Неопределенность как вызов. Медиа. Антропология. 

Эстетика. Санкт-Петербург 2013) 

Collins Randall: Interaction Ritual Chains. Princeton: Princeton Univer-

sity Press, 2004 

Delez ZHil', Gvattari Feliks: Kapitalizm i shizofreniya. Tysyacha plato. 

Ekaterinburg, Moskva 2000 (Делез Жиль, Гваттари Феликс: Капи-

тализм и шизофрения. Тысяча плато. Екатеринбург, Москва 

2000) 

Delez ZHil': Spinoza, v: ZHil' Delez: Kriticheskaya filosofiya Kanta. Berg-

sonizm. Spinoza. Moskva 2000 (Делез Жиль: Спиноза, в: Жиль Де-

лез: Критическая философия Канта. Бергсонизм. Спиноза. Мос-

ква 2000). 

Dyurkgejm Emil'. Elementarnye formy religioznoj zhizni. Totemiche-

skaya sistema v Avstralii. Moskva: Izdatel'skij dom «Delo», 2018 

(Дюркгейм Эмиль. Элементарные формы религиозной жизни. То-

темическая система в Австралии. Москва: Издательский дом 

«Дело», 2018) 

Frejd Zigmund: Skorb' i melanholiya, v Bolezn' kul'tury. Zigmund Frejd 

Moskva, 2014, s. 417-438. (Скорбь и меланхолия, в Болезнь куль-

туры. Зигмунд Фрейд Москва, 2014, с. 417-438). 

Hajdegger Martin: Osnovnye ponyatiya metafiziki. Sankt-Peterburg, 2013 

(Хайдеггер Мартин: Основные понятия метафизики. Санкт-

Петербург, 2013) 

Hirsch Pamela L.: Mind and mourning: The primacy of „we” in complica-

ted grief, „Death Studies”, 2018,  

DOI: 10.1080/07481187.2018.1504835 URL: 

https://doi.org/10.1080/07481187.2018.1504835 (20.12.2019). 

Honig Bonnie: Antigone's Laments, Creon's Grief: Mourning, Member-

ship, and the Politics of Exception, „Political Theory” 2009, 37, no. 5 p. 

5-43. 



КОНСОЛИДИРУЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ СКОРБИ И ПЕРЕКОДИРОВАНИЕ АФФЕКТА… 
 

 

 335 

Koreckaya Marina: Narod kak nositel' suverennosti i granicy politicheskoj 

teologii, „Sociodinamika” 2019, № 1, s. 10-19. (Корецкая Марина: 

Народ как носитель суверенности и границы политической тео-

логии, „Социодинамика” 2019, № 1, с. 10-19). 

Lancman Klod: SHoa. Moskva 2016 (Ланцман Клод: Шоа. Москва 

2016.) 

McIvor David W.: Bringing Ourselves to Grief: Judith Butler and the Poli-

tics of Mourning „Political Theory” 40(4) pp. 409-436. 

Mihajlin Vadim: Tropa zverinyh slov. Prostranstvenno-orientirovannye 

kul'turnye kody v indoevropejskoj tradicii. Moskva 2005 (Михайлин 

Вадим: Тропа звериных слов. Пространственно-ориентирован-

ные культурные коды в индоевропейской традиции. Москва 

2005). 

Milosevic Ana: Remembering the present: Dealing with the memories of 

terrorism in Europe „Journal of Terrorism Research”. May 2017, Vol. 

8, Issue 2, p.47-49. 

Plamper YAn: Istoriya emocij. Moskva: Novoe literaturnoe obozrenie, 

2018. (Плампер Ян: История эмоций. Москва 2018). 

Rappaport Roy: Ritual and Religion in the Making of Humanity. Cam-

brige 1999. 

Rosenwein Barbara: Worring about Emotions in History „American His-

torical Review” 2002 № 107 /3. 

Scheper-Hughes Nancy: Death Without Weeping: The Violence of Every-

day Life in Brazil. Berkley 1992.  

Sen Biswarup: Information as Ritual: James Carey in the Digital Age 

„Cultural Studies Critical Methodologies”, January 2016. DOI: 

10.1177/1532708615625687. 

Serikov Andrej: Sovremennye analogi chelovecheskogo zhertvoprinoshe-

niya, „Vestnik Samarskoj gumanitarnoj akademii”. Seriya Filosofiya. 

Filologiya, 2019, № 2, s. 68-100. (Сериков Андрей: Современные 

аналоги человеческого жертвоприношения, „Вестник Самарской 

гуманитарной академии”. Серия Философия. Филология, 2019, № 

2, с. 68-100). 

SHeper-H'yuz Nensi: Smert' bez placha: pohorony angelov, „Arheologiya 

russkoj smerti” 2018, № 6, s. 177-202. (Шепер-Хьюз Нэнси: Смерть 

без плача: похороны ангелов, „Археология русской смерти” 2018, 

№ 6, с. 177-202). 



МАРИНА КОРЕЦКАЯ 
 

 

 336 

Spontaneous Shrines and Public Memorializations of Death, Jack San-

tino. New York 2005. 

Ushakin Sergej: Vmesto utraty: materializaciya pamyati i germenevtika 

boli v provincial'noj Rossii v Travma:Punkty. Sergej Ushakin, Elena 

Trubina. Moskva 2009, s. 306-345. (Ушакин Сергей: Вместо утра-

ты: материализация памяти и герменевтика боли в провин-

циальной России в: Сергей Ушакин, Елена Трубина: Травма: Пунк-

ты. Москва 2009, с. 306-345). 

YArho Viktor: Sem' dnej v afinskom teatre Dionisa. Moskva 2004 (Ярхо 

Виктор: Семь дней в афинском театре Диониса. Москва 2004). 

 

 



 

 

Миргород 2020, № 1 (15) 

 

 

 

 

 

 

 

АНДРЕЙ СЕРИКОВ 

Самарский национальный исследовательский университет имени 

академика С.П. Королева (Самара, Россия) 
 

ORCID 0000-0002-4213-8089 

e-mail: aeserikov@mail.ru 

 

 

 

ЭМОЦИОНАЛЬНОЕ СОПЕРЕЖИВАНИЕ КАК УСЛОВИЕ  

РИТУАЛЬНОЙ САКРАЛИЗАЦИИ ПОТЕРПЕВШИХ* 

 

EMOTIONAL ENTRAINMENT AS A CONDITION  

FOR THE RITUAL SACRALIZATION OF VICTIMS 

 

 

Abstract:  

The effectiveness of any ritual depends on how strong emotions it produces and 

transforms are. The significance of human sacrifice and its analogues in culture is 

due to the fact that they cause such strong emotions that other rituals cannot 

cause. Modern analogues of sacrifice rituals use victims of accidents, disasters and 

crimes, transforming them into sacrifices. Hype, emotional empathy, mass emo-

tions are those elements which are necessary for the ritual that turns a simple 

murder or misfortune into an analogue of sacrifice. 
 

Keywords: culture, society, emotion, ritual, victim, sacrifice, sacralization, me-

dia, analogues of human sacrifice 

 

Согласно Рою Раппопорту, эффективность религиозного ри-

туала основана на достижении единства дискурсивного, логического 

 
* Публикация подготовлена при финансовой поддержке РФФИ в рамках на-
учно-исследовательского проекта РФФИ № 19 011 00872 „Философская ан-
тропология жертвы: сакрализация, управление, дизайн“. 



АНДРЕЙ СЕРИКОВ 
 

 

 338 

компонента (священное) и аффективного, невыразимого, иррацио-

нального компонента (нуминозное), порождающего недискурсивное 

эмоциональное подтверждение дискурсивных истин1. Опираясь на 

эту идею о ритуале как источнике религиозных представлений и пе-

реживаний, можно предположить, что ритуал жертвоприношения не 

просто перенаправляет агрессию, как об этом пишет Рене Жирар2, но 

открывает доступ к трансцендентному опыту и производит веру 

в справедливость и другие социальные ценности. Рациональный дис-

курс сам по себе не способен породить ни подобный опыт, ни соответ-

ствующие ценности. Поэтому жертвоприношение — одна из основ со-

циальной солидарности не только в архаическом, но и в современном 

обществе. А поскольку современная культура табуирует жестокость 

и убийство в целях жертвоприношения, сегодняшние аналоги ритуа-

лов жертвоприношения все чаще используют жертвы несчастных 

случаев, катастроф и преступлений, преобразуя их в священные жер-

твы3. В этом контексте встают вопросы о том, какими свойствами 

должны обладать потерпевшие, чтобы их образы относительно легко 

трансформировались в образы сакральных жертв, и каковы должны 

быть свойства бедствия или преступления, чтобы они могли стать 

основой аналогов жертвенного ритуала. 

Чтобы ответить на эти вопросы, нужно понять, что ритуал эф-

фективно производит представления и ценности лишь тогда, когда 

включает в себя групповые эмоциональные сопереживания. Это со-

стояния, которые Эмиль Дюркгейм называл коллективным возбуж-

дением4, а Виктор Тэрнер — лиминальными состояниями5. Похожим 

образом Ренато Росальдо писал о «силе эмоций» как важнейшем ас-

пекте ритуала охоты за головами у филиппинских илонготов. Охота 

 
1 Roy Rappaport: Ritual and Religion in the Making of Humanity. Cambrige 

1999. 
2 Рене Жирар: Насилие и священное. Перевод с французского Г. Дашевского. 

Москва 2010. 
3 Марина Корецкая: (Не) напрасные жертвы: травма как точка сборки 

биополитического коллективного тела, „Международный журнал исследо-

ваний культуры“ 2017. №4 (29), с.30. 
4 Эмиль Дюркгейм: Элементарные формы религиозной жизни, в: Мистика. 

Религия. Наука. Классики мирового религиоведения. Антология. Составле-

ние и общая редакция А.Н.Красникова. Москва 1998. 
5 Виктор Тэрнер: Символ и ритуал. Составитель и автор предисловия 

В.А.Бейлис. Москва 1983. 



ЭМОЦИОНАЛЬНОЕ СОПЕРЕЖИВАНИЕ КАК УСЛОВИЕ… 
 

 

 339 

за головами — это человеческое жертвоприношение, которое для 

илонготских юношей являлось традиционным обрядом инициации, 

а для взрослых мужчин — единственным надёжным способом пре-

одолеть смесь скорби и гнева, вызванную утратой близкого человека 

или другим горем. В анализе Росальдо важно то, что сильные эмоции 

и их взаимные превращения описаны не просто как порождаемые 

ритуалом, но как самодостаточная причина для периодического воз-

обновления этого ритуала6. 

Рэндалл Коллинз соединяет идею Дюркгейма об эмоциональ-

ной основе ритуала с идеей Эрвина Гофмана о том, что ритуалы могут 

быть не только религиозными или формальными, но и повседнев-

ными7. Центральный тезис теории ритуалов интеракции Коллинза 

состоит в том, что ритуальная ситуация обуславливает высокую кон-

центрацию эмоциональной энергии, которая затем проявляется в че-

ловеческих действиях, порождающих и изменяющих социальные 

структуры. Ритуал может быть, а может и не быть успешным. Простое 

формальное соблюдение традиций само по себе не гарантирует эф-

фективность ритуала, которая зависит от силы совместно переживае-

мых эмоций. Опыт участников успешного ритуала включает: 1) груп-

повую солидарность, чувство принадлежности; 2) эмоциональную 

энергию: чувства уверенности, восторга, силы, энтузиазма, желания 

действовать; 3) уважение к репрезентирующим группу символам: эм-

блемам, визуальным образам, словам и жестам, которые восприни-

маются членами группы как священные и требующие защиты от тех, 

кто их не уважает; 4) моральные чувства: правильность принадлежно-

сти к группе, необходимость уважения её символов, защиты группы 

и её символов от нарушителей; аморальность или неуместность нару-

шения групповой солидарности и неуважения групповых символов8. 

Коллинз утверждает, что обязательным условием возникновения 

сильных совместных эмоций является телесное соприсутствие в си-

туации лицом-к-лицу. С ним в дискуссию вступает Ричард Линг, счи-

 
6 Ренато Росальдо: Скорбь и гнев охотников за головами. Переревод с ан-

глийского А.Евтягина и С.Мохова, „Археология русской смерти“ 2016. Том 2. 

№1(2), c.176-203. URL: https://elibrary.ru/download/elibrary_27414092_97-

493417.pdf (23.11.2019). 
7 Эрвин Гофман: Ритуал взаимодействия: Очерки поведения лицом к лицу. 

Перевод с английского под редакцией Н.Н.Богомоловой, Д.А.Леонтьева. 

Москва 2009. 
8 Randall Collins: Interaction Ritual Chains. Princeton, NJ 2004, p.49. 



АНДРЕЙ СЕРИКОВ 
 

 

 340 

тающий, что современная мобильная связь также может использо-

ваться для усиления взаимных эмоций и вносить свой вклад в эффек-

тивные ритуалы. Он опирается на многочисленные примеры исполь-

зования мобильных средств в качестве неотъемлемой части большин-

ства современных ритуалов, особенно среди молодежи. Соглашаясь 

с Коллинзом, что социальная сплочённость в максимальной мере по-

рождается действием в соприсутствии, Линг настаивает, что «мо-

бильные коммуникации являются средством, с помощью которого 

мы можем развивать и поддерживать социальные группы»9. Коллинз 

же реагирует на тезис Линга следующим образом:  
 

Существуют, однако, реальные вызовы для теории, главным обра-

зом, связанные с электронными медиа. Должны ли мы на самом деле 

все еще встречаться лицом к лицу, чтобы ощутить сильную солидар-

ность? Р.Линг исследовал этот вопрос. В книге о мобильных телефо-

нах его вывод таков: интеракция действительно возможна и посред-

ством телефона, но она не очень сильна. Поэтому люди, кроме разго-

вора по телефону, хотят еще и встречаться лицом к лицу10. 

 

Кристоф Вульф также пишет, что миметическое заражение ин-

тенсивными эмоциями является основой создания в ритуале чувства 

сплоченности и социальной связности. Он считает, что такое эмоцио-

нальное заражение возможно не только в ритуалах, где участники 

телесно соприсутствуют в ситуации лицом-к-лицу, но и в рамках ме-

дийно опосредованного сопереживания. Чтобы подтвердить свой те-

зис, Вульф приводит пример инсценированных похорон Майкла 

Джексона, ставших медийным событием11.  

По поводу данной дискуссии можно сказать, что её участники 

не слишком противоречат друг другу. С одной стороны, Коллинз 

 
9 Richard Seyler Ling: New Tech, New Ties. How Mobile Communication Is Re-

shaping Social Cohesion. Cambridge, MA 2008, p.163. 
10 Алекс Ван дер Зейу, Лаура Кейсман, Дон Вейнинк: Социологизирование 

с Р. Коллинзом: интервью об эмоциях, насилии, пространствах внимания 

и социологии, „Социологические исследования“ 2019. № 1. c.42, URL: 

http://socis.isras.ru/files/File/2019/1/van_der_Zeeuw.pdf (25.11.2019). 
11 Кристоф Вульф: Производство социального: ритуал, эмоции, воспомина-

ния, „Журнал социологии и социальной антропологии“ 2010. №3, c.47, URL: 

http://www.jourssa.ru/sites/all/files/volumes/2010_3/Wulf_2010_3.pdf (25.11. 

2019). 



ЭМОЦИОНАЛЬНОЕ СОПЕРЕЖИВАНИЕ КАК УСЛОВИЕ… 
 

 

 341 

прав, что опосредованные коммуникации не создают эмоциональную 

связь той же силы, что и непосредственное взаимодействие лицом 

к лицу. С другой стороны, невозможно отрицать факты эмоциональ-

ного заражения и вовлечённости в ритуалы на основе современных 

цифровых средств связи. Кроме того, Коллинз может относится к тем 

типам людей, которым не нравятся экраны. И это подавляет их во-

влечённость. Но, вероятно, есть люди, у которых экраны только уси-

ливают вовлечённость? Например, наличие работающего экрана мо-

жет активировать у таких людей привычные эмоциональные меха-

низмы, сформированные при просмотре кино и телесериалов. 

Важно уточнить следующее обстоятельство. При дистанцион-

ной коммуникации эмоциональное заражение возможно в том слу-

чае, если у участников коммуникации есть опыт непосредственного 

эмоционального взаимодействия лицом к лицу, непосредственного 

телесного взаимодействия. При таком условии символы (слова, ви-

деоряд, компьютерная симуляция) способны производить необходи-

мый эмоциональный эффект, если же человек никогда не взаимодей-

ствовал с другими людьми непосредственно, в его опыте нет необхо-

димых данных для этого. 

Чтобы понять, каким образом телесная близость производит 

совместные эмоции, следует понаблюдать за тем, что делают люди во 

время праздников, похорон и религиозных ритуалов, во время лю-

бовных свиданий и дружеских встреч. Даже когда, любовь или друж-

ба проявляется в том, что люди сидят рядом и каждый что-то листает 

в своем собственном смартфоне или планшете, они все равно испы-

тывают эмоции, отличные от тех, что они испытывают, делая то же 

самое вдали друг от друга. Но они также могут вместе готовить еду, 

есть и пить, курить, жечь костер или зажигать свечи, танцевать, сме-

яться, плакать, драться, плавать, париться в бане, прыгать с парашю-

том, заниматься йогой, медитировать и т.д. Все это создает особые со-

вместные переживания, которые затем становятся основой для пере-

живания единства, для того, чтобы человек в принципе мог понять, 

что такое любовь, дружба или ненависть. Но начинается всё, конечно, 

с опыта единства с материнским телом, который испытывает ребёнок 

в самом начале своей жизни, с опыта общения маленького ребёнка 

с близкими людьми в семье. Поэтому каждый человек так или иначе 

имеет опыт какого-то непосредственного эмоционального взаимодей-



АНДРЕЙ СЕРИКОВ 
 

 

 342 

ствия, и на этом основании его мозг может выстраивать симуляции тех 

или иных эмоций, опираясь на дистанционную коммуникацию. 

Тем не менее, подлинное непосредственное эмоциональное 

взаимодействие какого-то типа может отсутствовать в опыте того или 

иного человека, и если он с ним сталкивается, он может пережить 

своеобразное откровение, может открыть для себя новые сильнейшие 

эмоции. Представьте человека, в семье которого никогда совместно 

не музицировали и не пели хором, а затем он оказывается в ситуации, 

где впервые пробует делать это, у него получается, и он чувствует со-

вершенно особенное, не известное ему ранее единство с другими 

людьми, близкое к эйфории.  

В науке нет согласия в понимании сущности эмоциональных со-

стояний. Но любая современная теория эмоций, на мой взгляд, долж-

на исходить из следующих эмпирических фактов: с одной стороны, 

переживаемые людьми эмоциональные состояния имеют телесную, 

физиологическую основу и связаны с выражениями лица и движе-

ниями тела, некоторые из которых могут быть универсальны; с другой 

стороны, эти состояния ситуативно и культурно специфичны, описы-

ваются людьми словами, не совпадающими по значению в разных 

языках, хотя и имеющими некоторые общие семантические компо-

ненты. Наиболее перспективной, с этой точки зрения, является теория 

концептуального действия (the conceptual act theory of emotion), кото-

рую в настоящее время разрабатывают Лоуренс Барсалу и Лиза Баррет 

с соавторами12. Они опираются на гипотезу Джеймса Расселла о психо-

логическом конструировании эмоций на основе стержневого аффекта 

(core affect), понимаемого как простейшее нерефлективное состояние 

на пересечении различной степени удовольствия-неудовольствия, 

с одной стороны, и активности-пассивности, с другой13. В соответсвии 

с этой теорией, переживаемая человеком конкретная эмоция каждый 

раз формируется на основе стержневого аффекта под влиянием мгно-

венной концептуализации ситуации, в которой человек оказывается. 

 
12 Christine D. Wilson-Mendenhall, Lisa Feldman Barrett, W. Kyle Simmons and 

Lawrence W. Barsalou: Grounding Emotion in Situated Conceptualization, „Neu-

ropsychologia” 2011. Vol. 49(5), p.1105-1127, URL: https://www.ncbi.nlm.nih.-

gov/pmc/articles/PMC3078178/pdf/nihms262356.pdf (26.11.2019). 
13 James A. Russell: Core Affect and the Psychological Construction of Emotion, 

„Psychological Review” 2003. Vol. 110, No.1, p.145–172, URL: http://iviz-

lab.sfu.ca/arya/Papers/Others/Emotions/Core_Affect.pdf (26.11.2019). 



ЭМОЦИОНАЛЬНОЕ СОПЕРЕЖИВАНИЕ КАК УСЛОВИЕ… 
 

 

 343 

А сама эта концептуализация зависит как от культуры и языка, так и от 

индивидуальных склонностей, опыта и памяти тела.  

Такой теоретический подход объясняет как значение силы 

эмоций для успешности протекания и эффективности ритуалов, так 

и возможность эмоционального заражения посредством электронных 

медиа, а не только в ситуации лицом-к-лицу. Условием того, что че-

ловек может испытать какую-то конкретную сильную эмоцию, явля-

ется сила стержневого аффекта как такового, а конкретный тип эмо-

ции может подсказываться символическими репрезентациями той 

или иной ситуации. Если у человека в принципе есть опыт участия 

в каких-то эмоционально насыщенных ситуациях определённого ти-

па, эти репрезентации могут быть медийно опосредованы. 

На этой же основе можно объяснить превращение одних силь-

ных эмоций в другие, например, типичное для ритуалов жертвопри-

ношения или их аналогов превращение отрицательных эмоций (горе, 

страдание, чувство потери, обида, гнев, желание мести и т.п.) в поло-

жительные (радость, надежда, уверенность в завтрашнем дне, любовь 

к ближнему, чувство удовлетворенной справедливости и т.п.). В каче-

стве примера можно привести упомянутый выше ритуал охоты за го-

ловами у илонготов: 
 

Охотники призывают души (духов) потенциальных жертв, произ-

носят ритуальные формулы прощания с ними и пытаются найти бла-

гоприятные предзнаменования в процессе самой охоты. Илонготы 

живо вспоминают голод и лишения, которые они терпят по несколь-

ку дней или даже недель, чтобы осторожно подобраться к месту заса-

ды, где они будут поджидать первого очутившегося в этом месте че-

ловека. Когда охотники убивают свою жертву, они выбрасывают ее 

голову, вместо того чтобы сохранить ее в качестве трофея. Они утвер-

ждают, что, отбрасывая голову, они устраняют свои жизненные труд-

ности, в том числе и гнев, вызванный скорбью. Мужчины, описывая 

свое состояние перед вылазкой, говорят, что жизненные невзгоды 

навалились на них своей тяжестью и душат их подобно обвивающей 

дерево лозе. Они говорят, что после успешной охоты они возвраща-

ются легкой походкой и чувствуют себя полными сил. Коллективная 

энергия празднества с его песнями, музыкой, танцами сообщает 

участникам, по их словам, чувство благополучия. Искупительный ри-

туальный процесс приводит к катарсису»14. 

 

 
14 Ренато Росальдо: ibidem, с. 195. 



АНДРЕЙ СЕРИКОВ 
 

 

 344 

В современных аналогах жертвоприношения происходят похо-

жие эмоциональные процессы. Приведу пример трансформации 

страха, горя и обиды жертв Чернобыля в чувства свободы, солидар-

ности и радости во время несанкционированного митинга в апреле 

1989 г. в Минске: 
 

Люди начали собираться у парка Челюскинцев... Подходили 

и подходили. К десяти часам уже было двадцать-тридцать тысяч [...], 

и каждую минуту толпа увеличивалась. Мы сами такого не ожидали... 

Все на подъёме... [...] Балконы забиты людьми, они открывали окна 

настежь, взбирались на подоконники. Махали нам руками. Привет-

ствовали платками, детскими флажками. [...] Люди шли и плакали, 

все держались за руки. Плакали потому, что они побеждали свой 

страх. Освобождались от страха...  

[...] К наспех обустроенной трибуне сами подходили и без всяких 

бумажек говорили простые люди, которые приехали из чернобыль-

ских мест. [...] 

Женщина взяла детей с собой на трибуну: "Они у меня давно не 

смеются. Не балуются. Не бегают во дворе. У них нет сил. Они — как 

старички". 

Женщину-ликвидатора... 

Когда она закатала рукава и показала толпе свои руки, все уви-

дели, что руки в язвах. В струпьях. [...] 

Это был Чернобыльский трибунал. <...> Я не скрою: самый боль-

шой день в моей жизни. Мы были счастливы. 

А назавтра нас, организаторов демонстрации, вызвали в мили-

цию и судили [...] Судье, вынесшему приговор, и милиционерам, со-

провождавшим нас в изолятор, было стыдно. Им всем было стыдно. 

А мы смеялись... Да... Да! Потому что мы были счастливы...»15 

 

Какие случаи страдания и гибели людей вызывают сильные 

эмоции? Предположительно, следующие: 1) страдание и гибель мно-

жества людей или страдание и гибель очень известного человека 

(прототипические случаи, совмещающие обе характеристики — ги-

бель в авиакатастрофах известных спортивных команд или гибель 

ансамбля им. Александрова); 2) гибель отдельных никому не извест-

ных людей, если их страдания и смерть были особенно зрелищными 

или жестокими; 3) гибель героев, пожертвовавших собой во имя воз-

 
15 Светлана Алексиевич: Чернобыльская молитва: Хроника будущего. 

Москва 2019, c.177-179. 



ЭМОЦИОНАЛЬНОЕ СОПЕРЕЖИВАНИЕ КАК УСЛОВИЕ… 
 

 

 345 

вышенных целей, если об их подвиге стало известно; 4) гибель ма-

леньких детей; 5) необычные маргинальные случаи, например, когда 

убийцей является маленький ребенок16. 

Типичная схема превращения несчастного случая или преступ-

ления в жертвоприношение основана на том, что есть пострадавшие 

и есть массовые эмоции, хайп по этому поводу. Основные первона-

чальные эмоции — это сострадание жертвам и восхищение героиз-

мом их спасателей. Кроме массового сострадания жертвам и почита-

ния героев присутствует массовое желание восстановить справедли-

вость. Как бы справедливость не понималась на сознательном уровне, 

бессознательно тяга к ней основана на желании отомстить. Месть 

приобретает форму ритуального принесения в жертву тех, кто вино-

ват в преступлении или бедствии. Если же виноватых нет, в жертву 

должен быть принесен невинный — тот, кто оболган, например. Еще 

один вариант заключается в том, чтобы для осуществления справед-

ливого суда над виновными, кто-то невинный (герой) должен пожер-

твовать собой. Например, герой должен пожертвовать собой, чтобы 

остановить и захватить преступников, виновных в трагедии, после че-

го наказание преступников одновременно становиться частью риту-

ала поминовения героя. Хайп, шумиха в медиа, эмоциональное сопе-

реживание, массовые эмоции — это и есть часть ритуала, превраща-

ющего простое убийство или несчастье в аналог жертвоприношения. 

Исходя из вышесказанного, можно предположить, что значе-

ние человеческого жертвоприношения и его аналогов в культуре свя-

зано с тем, что они вызывают такие сильные эмоции, какие не могут 

вызвать другие ритуалы. Поскольку эмоции могут превращаться друг 

в друга, ритуал жертвоприношения работает как конвертор одних 

сильных эмоций в другие. Основной процесс — это превращение эмо-

ций. В целом, так называемые отрицательные эмоции могут транс-

формироваться в так называемые положительные. Поскольку вера 

в ценности предполагает определённую эмоциональную основу, то 

сильные эмоции могут производить ценности. Например, горе, обида 

и гнев могут трансформироваться в веру в справедливость во время 

публичного наказания преступника. Ключевое условие — сила эмо-

ций. Поэтому успех ритуала жертвоприношения или его аналогов за-

 
16 Лайза Баллантайн: Виновный. Перевод с английского М.Нуянзиной. 

Санкт-Петербург 2014. 



АНДРЕЙ СЕРИКОВ 
 

 

 346 

висит от того, насколько сильные эмоции производят и поддержи-

вают все элементы ритуала или их аналоги.  

 

 

REFERENCES:  
 

Aleksievich Svetlana: CHernobyl'skaya molitva: Hronika budushchego. 

Moskva 2019 (Алексиевич Светлана: Чернобыльская молитва: 

Хроника будущего. Москва 2019). 

Ballantajn Lajza: Vinovnyj. Perevod s anglijskogo M.Nuyanzinoj. Sankt-

Peterburg 2014 (Баллантайн Лайза: Виновный. Перевод с англий-

ского М.Нуянзиной. Санкт-Петербург 2014).  

Collins Randall: Interaction Ritual Chains. Princeton, NJ 2004. 

Dyurkgejm Emil': Elementarnye formy religioznoj zhizni, v: Mistika. Reli-

giya. Nauka. Klassiki mirovogo religiovedeniya. Antologiya. Sostav-

lenije i obshchaja redakcija A.N.Krasnikova. Moskva 1998 (Дюркгейм 

Эмиль: Элементарные формы религиозной жизни, в: Мистика. 

Религия. Наука. Классики мирового религиоведения. Антология. 

Составление и общая редакция А.Н.Красникова. Москва 1998). 

Gofman Ervin: Ritual vzaimodejstviya: Ocherki povedeniya licom k licu. 

Perevod s anglijskogo pod redakcijej N.N.Bogomolovoj, D.A.Leont'eva. 

Moskva 2009 (Гофман Эрвин: Ритуал взаимодействия: Очерки 

поведения лицом к лицу. Перевод с английского под редакцией 

Н.Н.Богомоловой, Д.А.Леонтьева. Москва 2009). 

Koreckaya Marina: (Ne) naprasnye zhertvy: travma kak tochka sborki 

biopoliticheskogo kollektivnogo tela, „Mezhdunarodnyj zhurnal issle-

dovanij kul'tury“ 2017. №4 (29). S.30-43. (Корецкая Марина: (Не) 

напрасные жертвы: травма как точка сборки биополитиче-

ского коллективного тела, „Международный журнал исследо-

ваний культуры“ 2017. №4 (29), c.30-43). 

Ling Richard Seyler: New Tech, New Ties. How Mobile Communication Is 

Reshaping Social Cohesion. Cambridge, MA 2008. 

Rappaport Roy: Ritual and Religion in the Making of Humanity. Cam-

brige 1999. 

Rosal'do Renato: Skorb' i gnev ohotnikov za golovami. Perevod s anglij-

skogo A.Evtyagina i S.Mohova, „Arheologiya russkoj smerti” 2016. T.2. 

№1(2). S.176-203 (Росальдо Ренато: Скорбь и гнев охотников за го-

ловами. Перевод с английского А.Евтягина и С.Мохова, „Археоло-

гия русской смерти“ 2016. Том 2. №1(2), с.176-203). URL: 



ЭМОЦИОНАЛЬНОЕ СОПЕРЕЖИВАНИЕ КАК УСЛОВИЕ… 
 

 

 347 

https://elibrary.ru/download/elibrary_27414092_97493417.pdf 

(23.11.2019). 

Russell James A.: Core Affect and the Psychological Construction of 

Emotion, „Psychological Review” 2003. Vol. 110, No.1, p.145–172 URL: 

http://ivizlab.sfu.ca/arya/Papers/Others/Emotions/Core_Affect.pdf 

(26.11.2019). 

Terner Viktor: Simvol i ritual. Sostavitel i avtor predislovija V.A.Bejlis. 

Moskva 1983 (Тэрнер Виктор: Символ и ритуал. Составитель и 

автор предисловия В.А.Бейлис. Москва 1983). 

Vul'f Kristof: Proizvodstvo social'nogo: ritual, emocii, vospominaniya, 

„ZHurnal sociologii i social'noj antropologii„ 2010. №3. s.23-50 

(Вульф Кристоф: Производство социального: ритуал, эмоции, 

воспоминания, „Журнал социологии и социальной антропологии“ 

2010. №3, c.23-50). URL: http://www.jourssa.ru/sites/all/files/volu-

mes/2010_3/Wulf_2010_3.pdf (дата обращения 25.11.2019). 

Wilson-Mendenhall Christine D., Barrett Lisa Feldman, Simmons W. Kyle, 

and Barsalou Lawrence W.: Grounding Emotion in Situated Concep-

tualization, „Neuropsychologia” 2011. Vol. 49(5), p.1105–1127. URL: 

https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3078178/pdf/nihms

262356.pdf (26.11.2019). 

Zeju Aleks Van der, Kejsman Laura, Vejnink Don: Sociologizirovanie s 

R. Kollinzom: interv'yu ob emociyah, nasilii, prostranstvah vnimaniya 

i sociologii, „Sociologicheskie issledovaniya” 2019. № 1. S.40-51 (Зейу 

Алекс Ван дер, Кейсман Лаура, Вейнинк Дон: Социологизирование 

с Р.Коллинзом: интервью об эмоциях, насилии, пространствах 

внимания и социологии, „Социологические исследования“ 2019. № 

1, c.40-51) URL: http://socis.isras.ru/files/File/2019/1/van_der_Ze-

euw.pdf (25.11.2019). 

Zhirar Rene: Nasilie i svyashchennoe / Per. s fr. G. Dashevskogo. Moskva 

2010 (Жирар Рене: Насилие и священное. Перевод с французского 

Г.Дашевского. Москва 2010). 

 



 

 

НАШИ АВТОРЫ 

 

 

Татьяна Бовсуновская – Киевский национальный университет 

имени Тараса Шевченко (Киев, Украина) 
 

Александра Володина – Институт философии РАН (Москва, 

Россия) 
 

Олег Горяинов – «Академия для одаренных детей (Наяновой)» 

(Самара, Россия) 
 

Наталья Гриднева – Самарский государственный технический 

университет (Самара, Россия) 
 

Сергей Зенкин – Российский государственный гуманитарный уни-

верситет (Москва, Россия); Высшая школа экономики (Санкт-

Петербург, Россия) 

 

Елена Иваненко – Самарская гуманитарная академия (Самара, 

Россия) 

 

Мария Ильичева – Самарский государственный социально-педа-

гогический университет (Самара, Россия) 

 

Татьяна Казарина – Самарский национальный исследовательский 

университет имени академика С.П.Королева, (Самара, Россия). 
 

Марина Корецкая – Самарский государственный институт куль-

туры (Самара, Россия) 

 

Вадим Михайлин – Саратовский госуниверситет (Саратов, Россия) 
 

Екатерина Нечаева – Самарский национальный исследовательский 

университет имени академика С.П.Королева, (Самара, Россия). 
 

Константин Поздняков – Самарский государственный социально-

педагогический университет, (Самара, Россия) 

 

Елена Савенкова – ЧОУ ВО «Самарская гуманитарная академия» 

(Cамара, Россия) 

 

Ирина Саморукова – Самарский национальный исследовательский 

университет имени академика С. П. Королева, (Самара, Россия) 



 

 349 

 

Андрей Сериков – Самарский национальный исследовательский 

университет имени академика С.П. Королева (Самара, Россия) 
 

Татьяна Черкес – Гродненский государственный университет 

имени Янки Купалы (Гродно, Беларусь) 

 

 

 

 
 



 

 

SECTION DE LANGUES SLAVES DE L'UNIVERSITÉ DE LAUSANNE 

 

INSTYTUT KULTURY REGIONALNEJ I BADAŃ LITERACKICH 

IMIENIA FRANCISZKA KARPIŃSKIEGO 

 

 

 

„МИРГОРОД” 
 

 

Господи Боже! Какая бездна тонкости бывает у человека! 

(Николай Гоголь, Миргород) 

 

Это всё дрянь, чем набивают головы ваши;  

и академия, и все те книжки, буквари, и философия, всё это ка зна що!.. 

(тот же Н. Гоголь, и тот же Миргород) 

 

 

 

Международный филологический журнал, посвященный истории и 

эпистемологии современного литературоведения, а также возможным 

ответам на вопрос о том,  

как сделана и делается сегодня наука о литературе 

 

 

 

Основной профиль журнала: 

 

- эпистемология современного литературоведения, обсуждение и анализ 

литературоведческих концепций как в контексте других гуманитарных наук, 

так и на фоне обиходных представлений о литературе, литературоведении, 

науке и гуманитарности; 

 

- пути развития теории литературы в прошлом, настоящем и будущем; 

 

- поиски совместного языка и вопросы терминологии современного 

литературоведения. 

 

 



 

 

МИРГОРОД предполагает также публиковать тематические рубрики 

материалов, диалоги с известными литературоведами, литературоведче-

ские дискуссии и информации о книгах.  

 

 

Технические требования к публикации 

(тексты высылать по адресу: mirgorod.press@gmail.com) 

 

Текст 

• объём текста статьи: около 30 000 знаков,  

• 12 кеглем Times New Roman, 

• интервал - 1,5, 

• поля - 2,5, 

• заглавия произведений курсивом, 

• цитаты более 3 строк выделяем отдельным абзацем, 11 кеглем, 

интервал 1,0, 

• цитаты менее 3 строк записываем в кавычках „ „, 

• в случае пропущения фрагмента цитаты ставим […]. 

 

Ссылки 

• автоматические внизу каждой страницы, 

• 10 кеглем,  

• интервал 1,0. 

 

Сноски  

• сноска на книгу1, 

• сноска на книгу под редакцией2, 

• сноска на статью в книге под редакцией3, 

• сноска на журнал4,  

• сноска на тот же источник, который был в предыдущем 

цитировании5, 

• сноска для отсылки к более раннему цитированию6,  

 
1 Имя Фамилия: Заглавие книги курсивом. Город год, с. хх. 
2 Заглавие книги курсивом,ред. Имя Фамилия. Город год, с. хх. 
3 Имя Фамилия: Заглавие статьи курсивом, в: Заглавие книги курсивом, 

ред. Имя Фамилия. Город год, с. хх.  
4 Имя Фамилия: Заглавие статьи курсивом, „Заглавие журнала” год, № х 

(хх), с. хх. 
5 Ibidem, c. xx. 
6 Имя Фамилия, op. cit., c. xx. 



 

 

 

• сноска на веб-страницу7,  

• сноска на электронные документы8. 

 

 

 

К статье прилагаем:  

• резюме на английском и русском языках (3-5 предложений), 

• ключевые слова на английском и русском языках,  

• англоязычный вариант заглавия статьи, 

• cведения об авторе (на русском и английском языках) : 

имя, фамилия, научная степень, вуз/место работы (должность, 

факультет, институт, кафедра), город, страна. 

 

 

 

Примеры: 

 

Игорь Смирнов: Кризис современности. Москва 2010. 

 

Нина Брагинская: Славянское возрождение античности, в: Русская теория 

1920-1930-е годы. Москва 2004, с. 49-80.  

 

Maria Kłańska: Odyseusz, w: Mit – człowiek – literatura. Praca zbiorowa. Wstęp 

Stanisław Stabryła, Warszawa 1992, s. 245-276. 

 

Илья Серман: Пути и судьбы Григория Гуковского, „Новое литературное 

обозрение” 2002, № 3 (55), с. 54-65. 

 

Kathrin Rosenfield: Hölderlins Antigone und Sophokles‘ tragisches Paradoxon, 

„Poetica”. Band 33 (2001), Heft 3-4, S. 465-502. 

 
 

 

 
7 http://www.xxxxxxxx.xx, дата доступа.  
8 Имя Фамилия: Заглавие курсивом, http://www.xxxxxxxx.xx, дата доступа. 


	“Mirgorod” 2020, Vol. 15, No. 1
	Table of Contents
	Papers
	I. Theory
	Бовсуновская, Татьяна — «Парадоксальный нарратор современного романа, или анаморфоза как когнитивное последствие постмодерна»
	Ильичева, Мария — «Типология ‘ненадежного’ нарратора»
	Нечаева, Екатерина — «‘Новая антропология’ Д.А. Пригова: деконструкция антропологического мифа»
	Черкес, Татьяна — «Трансформации двоемирия в жанре баллады ХIХ–ХХI века»
	Гриднева, Наталья — «Лирический язык романа Дж.Д. Сэлинджера ‘Над пропастью во ржи’: в поисках аутентичности»

	II. Seminar Papers
	Саморукова, Ирина — «Предисловие. Производство аффекта: практики, поэтики, политики, технологии манипуляции»
	Зенкин, Сергей — «Аффективный мимесис в искусстве»
	Володина, Александра — «Ситуация аффекта: субъективность в пространстве ‘общего’»
	Михайлин, Вадим — «Образ матери в советской ‘военной’ визуальной культуре 1940-х годов и производство аффекта»
	Казарина, Татьяна — «От сверхчеловека к медиатору: авангард в поисках путей противодействия манипулятивным трендам культуры»
	Саморукова, Ирина, & Поздняков, Константин — «‘Голая жизнь’ как объект манипуляции в романе Ю. Олеши ‘Зависть’»
	Горяинов, Олег — «Политические следствия аффекта ‘сострадания’ и теоретические основания его критики, или Чему Спиноза может научить нас в мире, где всякий жертва»
	Иваненко, Елена — «Хайп: производство и потребление аффекта коллективным телом»
	Савенкова, Елена — «Манипулятивный потенциал памяти. Конструирование и поддержание травмы при помощи энергии хайпа»
	Корецкая, Марина — «Консолидирующий потенциал скорби и перекодирование аффекта: от сообществ утраты к коллективному телу народа»
	Сериков, Андрей — «Эмоциональное сопереживание как условие ритуальной сакрализации потерпевших»


	Authors
	Author Guidelines

